LA PEDAGOGIA E LA
RIVOLUZIONE

di Jacques Trémolet de Villers

Nella Universita di Parigi VII, universita di avanguardia in
Francia, ai cui destini presiede, nell'antico istituto di direttore
della segreteria, il presidente Edgar Faure, gli studenti pubblicano
un periodico.

Questo periodico 1'hanno chiamato SAPROPHYTE.

Non si tratta di uno scherzo sul profitto scolastico. Saprophyte si
scrive in una sola parola, con una S, un PH ¢ una Y. E' una
parola tecnica che serve a designare i1 vegetali che crescono su
materie organiche in decomposizione, una specie di sub-
champignon; per parlare piu chiaramente, un bel fiore di sterco.
Questo ¢ l'ultimo grido dell'ultima educazione nella citta che fu la
capitale delle lettere e delle arti. In essa (Parigi), i bambini sono
spesso invitati a dissertare sull'incesto attraverso 1 tempi e le
letterature; alla televisione un rettore € arrivato a esclamare
"Siamo stanchi di forme anatomiche asessuali nei nostri istituti",
mentre la preside de 1'Ecole des parents, Madame de Boissieu, gli
contesta: "A1 giovani non interessano le incisioni anatomiche.
Ci0 che interessa loro ¢: come fare 1'amore piacevolmente? Come
evitare le malattie veneree? Che cosa e la masturbazione o

I'omosessualita?". (1)



Evidentemente, Fedro ¢ molto lontano, Chimene, tuttavia, ¢ piu
lontano... Ma ¢ inutile gridare che tutto cio ¢ orribile. Ci sono
anche cose peggiori € ce ne saranno di ancora peggiori. La
decadenza degli spiriti ¢ piu carica di conseguenze nel tempo che
quella dei costumi. Ma, al di la delle vane considerazioni sui
nostri tempi disgraziati, o sui giovani cambiati o sulla necessita
di imparare fino al nostro ultimo giorno, bisogna evidenziare il
vero problema: nell'ambito della pedagogia esiste un progetto
rivoluzionario?

E, se la risposta ¢ affermativa, come si organizza?

Il portavoce della Commissione incaricata della Riforma
dell'insegnamento in Francia, ha ragione quando afferma che il
suo progetto "¢ una rivoluzione di largo respiro che presuppone
l'inversione esatta della relazioni della nostra societa"? (2).

E vero che le maggiori universita americane, a causa dei nuovi
metodi educativi, subiscono un vero sovvertimento, ¢ che il
popolo americano paga di tasca sua un'azione che, secondo un
libro celebre, "nessuno osa chiamare tradimento" ?

L'affinita delle riforme pedagogiche nazionali in Belgio, Svezia,
Irlanda e Spagna, in Francia o nel Cantone Vaud; la loro
conformita al piano del'lUNESCO; il condizionamento dovuto
alla concessione di crediti per la realizzazione ai tali progetti:
tutto c10, non dimostra per caso l'estensione internazionale di
questa operazione politica e finanziaria?

E cosa intendono i1 promotori delle riforme quando le qualificano



precisamente come una rivoluzione?

Infine; ¢ forse possibile distruggere, trasformare completamente
una societa mediante una concezione pedagogica e far con essa la
rivoluzione nel senso stretto del termine, cioe "mettere sotto quel
che ¢ sopra"?

In altre parole: esiste un'educazione rivoluzionaria? Da dove ha

origine? Quali conseguenze politiche e sociali derivano dalla sua

realizzazione?.
L. COS'E 'EDUCAZIONE RIVOLUZIONARIA?
A priort le due parole - educazione e rivoluzione sono

inconciliabili; ripugna metterle sullo stesso piano. Effettivamente,
se per educazione si intende I'elevare l'uvomo dall'inferiore al
superiore, € se ¢ vero che Rivoluzione ¢ ogni movimento che
tende a ridurre tutto al livello piu basso, facendo si che l'inferiore
predomini sul superiore, € chiaro che I'educazione rivoluzionaria
¢ di fatto un'assurdita, il puro niente.

Ma, senza dubbio, ¢ un niente che prolifera. Dobbiamo spiegare
questo paradosso. ma potremo farlo solo alla luce di alcune
nozioni generali sui rapporti fra uomo, educazione e societa.

In ogni societa ¢ necessaria l'educazione ed ogni breccia
nell'educazione ¢ una breccia nella societa. Due frasi Frederic le
Play ci1 danno spiegazione di cio: "Le societa perfette sono
continuamente sottoposte a una invasione di piccoli barbari che
portano in esse senza sosta tutti 1 cattivi istinti della natura

umana... Dal momento In cui le societa si dimenticano per un



solo istante di opporre la disciplina educative ¢ questa marea
naturale, la decadenza diventa imminente" (3).

Schopenauer diceva piu brutalmente: "lI'uvomo deve all'educazione
il non essere una belva feroce"(4).

Ma che cosa presuppone l'educazione di questi piccoli barbari?
Quali sentimenti devono essere sviluppati in loro? Su quale
modello stabilire la loro disciplina? Dove il fondamento
dell'autorita della medesima?

La migliore descrizione di tutto cio ¢ stata data da un incredulo
d'inizio secolo: "Educare - scriveva il giovane Maurras - ¢
formare 1l costume dei buoni sentimenti, o, se si preferisce, dei
sentimenti  sociali.  Questi  sentimenti  presuppongono,
sottintendono, una segreta concezione dalla natura e del mondo,
una metafisica, una religione" (5).

E proprio lui, che aveva poca considerazione delle radici
metafisiche e di tutte le spiritualita, aggiungeva: "Non c'¢
educazione senza una visione globale del mondo poiché la piega
presa dai nostri sentimenti dipende dalle idee portanti di questa.
Per questo gli sembrava che I'insolubile problema dell'educazione
moderna si potesse cosi formulare: "Cos'e¢ questo mondo e che
cosa veniamo a fare in esso? Un uomo, un cittadino abbisogna
della prospettiva teorica della genesi e¢ dei fini dell'universo.
Questo gli viene dato col catechismo. Ma da un lato non si vuole
piu 1l catechismo e dall'altro non ci si € ancora messi d'accordo su

nessun punto del simbolo del nuovo catechismo".



Chi ha potuto, dunque, concepire questa educazione separata da
una visione generale del mondo e come essa ha potuto
svilupparsi?

La risposta a queste due domande si trova in tutta la storia della
moderna pedagogia, alla cui origine si incontra puntualmente il
profeta del mondo moderno: Jean Jacques Rousseau.

"Emile, ou de l'education", & I'opera, meditata senza sosta e
copiata indefinitamente, da Rogers e Makarenko e da Lapassade
¢ Dewey. Nulla di totalmente nuovo in quelle grida di rivolta,
nulla di totalmente nuovo nei piani di riforma e nemmeno nelle
scritte sut muri della Sorbona, che lo riproducevano servilmente.
Tutto, o quasi tutto, era gia stato detto nel 1762.

Ma quanto era stato detto era esplosivo e continua ad esserlo.
Pertanto c1 pare simbolico che sia 1'uvomo Jean Jacques il padre di
questa educazione separata dai fini dell'universo.

Guardate, al contrario, 1l riformatore dell'educazione cristiana,
I'vomo autorevole che raddrizzo I'insegnamento nei seminari € da
li in tutta la societa, san Vincenzo de' Paoli. La sua figura,
eternamente popolare, non ¢ quella di un ideologo. La sua
immagine ¢ quella di uomo che cammina in una notte gelata di
Parigi. Ripiega 1 bordi del suo cappello fino a toccare quelli del
suo mantello in cui dorme un piccolo bambino. Questo quadro ¢
veritiero, perché il primo gesto di tutta I'educazione € un gesto di
amore e di protezione, un gesto di calore e di donazione, e non vi

¢ miglior immagine dell'educazione che quella delle braccia di un



uomo che coprono un bimbo.

Contemplate quel quadro e poi ascoltate la recita delle virtu
paterne del piu gran piagnone della nostra letteratura: "Passammo
I'autunno al castello di Chenonceaux... mentre io ingrassavo a
Chenonceaux, la mia povera Teresa ingrassava a Parigi in un'altra
maniera... il bambino fu depositato dalla levatrice nell'ufficio dei
bimbi trovatelli...","l'anno successivo stesso inconveniente €
stesso espediente..." (6). E prosegue: "Teresa rimase gravida per
la terza volta...il mio terzo figlio fu allora depositato al
brefotrofio come 1 primi, e lo stesso successe con 1 due
successivi'" .

Questa ¢ I'immagine piu significativa. Essa dice tutto poiche il
soggetto educazione per Rousseau € 1 suoi discepoli non ¢
precisamente un bambino reale, quel bambino, 1l bambino che ¢
nato, il bimbo della natura e della Grazia. All'inizio dell' "Emile",
dice: "Ho preso percio la decisione di prendere in esame un
alunno immaginario" (7). Qualche riga piu sopra aveva detto:
"Bisogna considerare nell'alunno 1'uvomo astratto..." (8).

Ma, come educare 1'uomo astratto, I'alunno immaginario?

Tutti 1 sistemi educativi, da Platone a Seneca, a san Giovanni
Battista de la Salle, a Pio XI, rispondono alla domanda
dell'inquietudine umana: "Cosa € questo mondo e cosa veniamo a
fare 1n esso?". Parzialmente sbagliati, o totalmente certi, vogliono
essere una guida per il bambino, l'adolescente e I'adulto; una

guida verso la perfezione. E, per I'uomo, questa perfezione ha



origine precisamente nel trovare i1l proprio esatto ruolo nella citta,
nell'ordine creato, nel conoscere la propria vocazione, 1l proprio
lavoro, 1l ruolo che deve occupare in conformita con I'ordine del
mondo e del suo creatore. E l'iniziazione ai doveri ai stato. I
diversi nomi di educazione familiare, scolastica, professionale
altro non sono che il susseguirsi, nel tempo, di questa iniziazione
a1 propri doveri di stato.

Ma questa risposta, questa educazione, possiede una concretezza
per 1l bambino reale, per il figlio della tale famiglia, destinato ad
abbracciare quello stato definito, chiamato a una vocazione
specifica; non per il bambino in generale, per il bambino astratto.
Il bambino astratto non sara operaio, n¢ magistrato, né¢ sacerdote
o soldato.

"Vivere - dice J. J. Rousseau - ¢ il mestiere che gli voglio
insegnare"(9). E in cosa consiste vivere? "Vivere - risponde - non
¢ respirare, ¢ agire; ¢ fare uso dei nostri organi, dei nostri sensi,
delle nostre facolta, di tutte le parti di no1 stessi che ci danno 1l
senso del nostro esistere; I'uvomo che piu ha vissuto non ¢ quello
che ha contato piu anni, ma quello che piu ha sentito la vita"
(10).

Ecco il punto, Non si propone ai insegnargli a occupare il proprio
ruolo nella societa, ma a vivere, e vivere ¢ sentire. Non si dedica
alla ricerca di un ordine, e del suo posto in quell'ordine, ma alla
ricerca di s€ stesso e di ¢i0 che in s€ ha di piu incomunicabile: le

proprie sensazioni.



Sentire la vita ¢ cosa essenzialmente individuale. Le mie
sensazioni non sono le vostre, il mio 10 non ¢ il vostro, percio
non c'e¢ piu alcuna trasmissione possibile; 1 rapporti dell'educatore
con l'educando altro non possono essere che rapporti di forza, in
cui uno impone le proprie fantasie all'altro. E certamente questa
le, concezione di Rousseau quando afferma:

"La prima educazione deve essere puramente negativa. Se poteste
condurre 1l vostro alunno sano e robusto fino all'eta di dodici anni
senza che sappia distinguere la mano destra dalla sinistra..."(11).
E soggiunge: "Cominciando col fare niente, avrete fatto un
prodigio di educazione" .

Questa "educazione negativa" ¢ il metodo intorno al quale tanto
Dewey come Lapassade hanno incentrato i loro lavori (12),
sperimentato in Amburgo nel 1920, ¢ ancora oggi di moda nelle
classi in cui chi ¢ chiamato "l'animatore"; costui si siede senza dir
nulla, e guarda, tutto 1l tempo della lezione, 1 bambini che lo
guardano.

E se fosse il bambino colui che sa capire il meglio della vita?
Necessariamente la scuola di Amburgo, sempre di moda, ha
tratto le conseguenze da questa teoria: "chi ci impedisce di
ammettere oggi che 1l bambino ¢ i1l culmine dell'esistenza e di
considerare l'eta matura come una discesa, un decrescendo della
vita? Forse andiamo verso una epoca, che vedra l'inversione
dell'apprezzamento delle eta della vita; mentre, fino ad ora il

nostro modo di essere la nostra vita pubblica sono state sotto



I'influenza del l'eta matura saranno nel futuro influenzati dallo
spirito della giovinezza" (13).

In base a questo il bambino educa colui da cui deve ricevere
I'educazione. Non si insegna piu niente, € non si educa nessuno.
Questo rientra nella logica del metodo di Rousseau: bisogna
scegliere fra l'uomo astratto e l'uomo reale, il bambino della
famiglia e della societa e I'alunno immaginario. "Obbligato a
scegliere -scrive Rousseau - fra la natura e le istituzioni sociali,
bisogna optare tra il fare un uomo o un cittadino: non si possono
fare entrambi in una sola volta" (14). E continua: "lI'uvomo civile
nasce, vive, muore nella schiavitu; quando nasce lo si cuce in un
pannolino, quando muore lo si inchioda in una cassa; finché
conserva la figura umana ¢ incatenato dalle nostre istituzioni".
(15)

Gia si conosce la moderna traduzione grafica di questo gran
modo di pensare arriva sui nostri muri: "metro, lavoro e a
dormire", buona prova che la concisione di pensiero ¢ dovuta alla
profondita (sic!) delle argomentazioni. In base a queste si dovra
cambiare vita, liberare 1'uvomo da tutte le catene sociali, da ogni
educazione, e la liberazione dovra avvenire quanto prima:
"l'unica abitudine che si deve lasciar prendere bambino ¢ quella
di non averne alcuna; non portarlo piu su di un braccio che
sull'altro, per non abituarlo a offrire una mano piu dell'altra o a
servirsi di una piu spesso, o, a voler mangiare, dormire o agire

alla stessa ora..." (16).



Si puo immaginare quale grazioso ambientino sara questo asilo
nido selvaggio dato che ¢ necessario, come dice il "profeta",
"preparare in anticipo il regno della liberta..." (16). Ma di che
liberta si parla? Essendo questa l'esito di tale metodo educativo,
sara utile riprenderne ancora una volta la descrizione da
Rousseau: "Non esser vincolato a nessun luogo, non aver compiti
fissi, non ubbidire a nessuno, non aver altra legge che la propria
volonta" (17).

Liberta negativa come fine di una educazione ugualmente
negativa. E certamente 'ideale dell'indifferenza (o sradicamento)
integrale.

Ma per sradicare occorre prima trovare radici da estirpare; e per
negare ¢ necessario aver qualcosa da negare. Percio questa forma
di educazione puo attuarsi solo nelle societa che non abbiano
distrutto tutti 1 principi; in societa che, almeno sotto qualche
aspetto, siano ancora naturali. L'educazione negativa prolifera in
queste societa grazie ad esse e contro di esse. D'altra parte lo
stesso Rousseau ne ¢ il migliore esempio. E famoso il suo odio
per la Francia e soprattutto per Parigi; ma senza la Francia e le
societa letterarie di Parigi, che ne sarebbe de "L'eémile" e del
"Contratto sociale"?. Di piu: Emilio non avra nessun libro prima
dei1 12 anni, € a questa eta avra diritto solo a una versione purgata
del Robinson Crusoe. Ma di s¢ Rousseau confessa che si era
stancato di racconti a 7 anni e che a quell'eta si interesso di

Plutarco. Senza 1l suo passato, senza la societa sulla quale



sputava, Rousseau non avrebbe nemmeno potuto immaginare che
il suo "metodo" sarebbe stato apprezzato.

E da allora ai nostri giorni cos'e il laicismo nella scuola se non la
negazione, In una societa cristiana, di quell'insegnamento
vincolato alla piu generale nozione dell'ordine, che ¢
I'insegnamento della Chiesa Cattolica?

Che cosa ¢ la sessualita nella scuola di una societa con strutture
ancora familiari, se non la negazione dei fondamenti del
matrimonio? Cos'e¢ l'organizzazione autoritaria delle scuole
marxiste se non la negazione anticipata delle possibilita di
rinascita dei legami sociali naturali?

E 1 teorici attuali (Lapassade in Francia, Rogers negli USA), con
una crescente attenzione all'efficacia, hanno ancor piu
sistematizzato queste negazioni. Si domandano come si puo

conciliare la rinuncia a qualunque direzione con la necessita di

trasmettere al bambino conoscenze di base (scrittura, aritmetica),

imsomma, "come conciliare 1l non dirigismo e la
scolarizzazione?"
Ecco come: "La scolarizzazione - scrive Lapassade - ¢

trasmissione: parte dall'ignoranza del bambino per trasmettergli
basi culturali. Ma questa ¢ istruzione, che si deve distinguere
dall'educazione, il cui problema resta in tutta la sua grandezza. Il
ruolo del pedagogo ¢ doppio: istruire ed educare. l'istruzione
sembra che debba necessariamente essere diretta, ma ci0 non

vuol dire che l'educazione sia trasmissibile" (18).



Ed ecco il concetto chiave che risolve il problema: "si puo tentare
di trasmettere le tecniche dell'adulto senza sentirsi obbligati a
trasmettere una saggezza" (19). Questa ¢ esattamente I'inversione,
la sovversione radicale di ogni educazione. Trasmettere la
tecnica, ma non lo spirito. Dare le cose ma non l'ordine delle
cose. E' la "scienza senza coscienza", come diceva Rabelais, il
male di cui muore questa societa dei consumi nella quale il
bambino dispone di tutto, ma senza conoscere la ragione finale di
c10 di cui dispone.

In tal modo si realizza la distruzione di tutta la societa, ancor piu
radicalmente di quanto prevedesse Le Play, perché non solo non
si insegna ai piccoli barbari, ma, in piu si danno loro le armi
della tecnica per installare piu stabilmente la barbarie.
L'immagine del Saprophyte ¢, dunque, esattissima. Questa
educazione mostruosa si sviluppa sui resti di una societa in
decomposizione e cresce con il progressivo decomporsi di questi
resti.

Nel tagliare 1 suoi legami con la realta, nel rinunciare a quella
visione generale dell'ordine del mondo che solo puo dare la
religione, l'educazione giunge a negare se stessa, in quanto
educazione. E' l'essere che marcia verso il suo annientamento.
Lenin sosteneva che la contraddizione ¢ l'essenza stessa delle
cose: di sicuro ¢ la Rivoluzione.

1l. SUE CONSEGUENZE

Ma la Rivoluzione non pretende solo di distruggere, vorrebbe



sostituire. Niente ¢ piu tirannico negli effetti, di questa
educazione negativa. Lo sara tanto piu, quanto piu pretendera di
non essere direttiva. Non risiedendo in un messaggio di verita
estrinseco e superiore ad essa (dato che respinge questo
fondamento), la sua autorita non potra giustificarsi se non in base
alla propria forza.

L'autorita del maestro sull'alunno, per Rousseau, non ¢ il diritto
di colui che sa insegnare a quegli che non sa, ma la forza
dominatrice del potente sul debole.

"Che creda - scrive - che il bambino creda sempre di essere il
maestro, ma che lo siate sempre voi. Non c'¢ sottomissione piu
perfetta di quella che conserva le apparenze di liberta. Cosi si
imprigiona persino la volonta. Il povero bambino che non sa
nulla, che non puo nulla, che non conosce nulla, non ¢ egli in
vostra merce? di fronte a lui non disponete di tutto quello che lo
circonda? Non siete padroni di influire su di lui come vi piace?
Non sono nelle vostre mani 1 suoi lavori, 1 suoi 0zi, 1 suoi giochi,
le sue pene, tutto, senza che egli lo sappia? Non c'¢ dubbio che
egli deve solo fare quello che vuole, ma non deve volere piu di
quel che voi volete che faccia"(20).

E' certamente questa la peggiore forma di tirannia. L'ultima frase:
"non deve volere piu di quel che voi volete che faccia", ¢ la
definizione di tutta l'educazione non direttiva e delle sue
applicazioni, la dinamica del "lavoro di gruppo", l'autodisciplina,

ecc. "Non c'e¢ sottomissione piu perfetta di quella che conserva le



apparenze di liberta. Cosi si imprigiona persino la volonta."

A che scopo imprigionare la volonta individuale? Semplicemente
perché Emilio non vivra da solo. Separato dalla sua famiglia, da
ogni studio, dal suo paese, entra nella societa degli uomini liberi,
non fondata sulla natura o sulla storia, ma per accordo delle
volonta.

La legge di queste volonta ¢ la "volonta generale". "Ma - scrive
Muchielli - essendo la volonta generale (il cui unico segno certo
dovrebbe essere 'unanimita) abbastanza rara, diviene necessario
adeguarsi alla maggioranza, ma con la tacita condizione che
clascuno s1 impegni in una autentica ricerca della volonta
generale. Se tutti facessimo questo sforzo, e se si delineasse una
maggioranza, alla minoranza non resterebbe che piegarsi facendo
autocritica: abbiamo sbagliato in buona fede rispetto alla volonta
generale; noi la desideriamo e, siccome si ¢ rivelata, stiamo con
essa" (21).

Bisognera, quindi, formare le volonta particolari affinché si
sforzino di preferire non il Bello, il Buono o il Vero, ma, sempre,
la volonta generale. Ma chi ¢ il depositario della volonta
generale? chi se non lo Stato?

Lo Stato nuovo, lo Stato moderno, espressione della volonta
generale, dovra per sua necessita di conservazione controllare
incessantemente la volonta particolare. Liberata dalle limitazioni
sociali della famiglia e dei corpi intermedi, dalla verita della

Religione, l'educazione degli uomini finisce col diventare una



questione di Stato.

D'altra parte la storia dello Stato moderno si confonde con quella
dell'educazione moderna. Entrambi partecipano dei caratteri del
Saprophyte perché non prosperano su altro che su rifiuti.
Ascoltate l'atto di nascita simultanea dello Stato moderno e
dell'educazione rivoluzionaria. Costituzione del 3 settembre
1791: "Non vi ¢ piu né€ nobilta, né signoria né¢ distinzione
ereditaria, né distinzione di ordini, n¢ regime feudale, n¢ giustizia
patrimoniale, né nessuno dei titoli, denominazioni € prerogative
che derivano da quelli, né ordine di cavalleria, né nessuna delle
corporazioni n¢ ordini per le quali si esigevano credenziali di
nobilta (...). Non c¢'¢ in nessuna parte della nazione, e per nessun
individuo nessun privilegio (...). Non ci sono né¢ rappresentanti
dei Collegi Professionali, né¢ corporazioni di professioni, arti e
mestieri. La legge non riconosce n¢ voti religiosi, né nessun'altra
relazione che sia contraria alla Costituzione.." Il mostro del
futuro si eleva sulla tabula rasa del deterioramento, dello
sradicamento delle istituzioni piu naturali. "Si creera una
Istruzione Pubblica comune a tutti 1 cittadini, gratuita nelle parti
dell'insegnamento indispensabile a tutti gli uomini, e le sue sedi
saranno distribuite gradualmente in consonanza con la divisione
del Regno".

La relazione di cui sopra fu quella di Condorcet, presentata 1'anno
seguente alla Convenzione. La Costituzione del 1791 non

sopravvisse all'assemblea Legislativa, e Condorcet non



sopravvisse alla Convenzione; ma la sua relazione continua ad
essere il riferimento basilare tanto per 1'educazione degli adulti
come per quella dei bambini, e 1'opera iniziata da lui non si € mai
interrotta, infatti "la politica scolastica ¢ I'unico punto sul quale la
Repubblica ha dato prove di continuita, stabilita e perseveranza".
"La legge ha fatto in modo che la scuola sia adatta a fare, a sua
volta, la legge", diceva Maurras; lo Stato moderno non puod
mantenersi in altro modo che con il costante controllo delle
volonta particolari. Per questo l'istruzione pubblica ¢ diventata
obbligatoria e la storia del suo sviluppo si confonde con quella
del soffocamento delle liberta scolastiche.

Cosi si comprende il grido profetico del grande scrittore ebreo
Bernard Lazare: "Verra un giorno in cui una guardia cerchera 1
nostri figli per portarli ad una scuola pubblica". (22)

La coercizione non si limitera ai bambini: "Ogni domenica -
scriveva Condorcet nella sua relazione - il professore aprira una
assemblea pubblica alla quale assisteranno 1 cittadini di ogni eta.
Abbiamo visto in questa istituzione un modo di dare ai giovani
quelle cognizioni che, nonostante siano necessarie, non si
poterono includere nel loro primo insegnamento. Si
svilupperanno in essi 1 principi e le regole della morale con
maggior approfondimento, cosi come quella parte delle leggi
nazionali la cui ignoranza impedirebbe a un cittadino di
conoscere 1 suoi diritti e di esercitarli." (23)

Vale la pena meditare questa citazione di Andr¢ Malraux: "La



Rivoluzione svolge oggi il ruolo che anticamente svolse la Vita
Eterna". La gente si riunisce la domenica per studiare i suoi
dogmi, nello stesso modo in cui il fedele assiste lo stesso giorno
al Santo Sacrificio della Messa.

Ma non si tratta di una diversita, come potrebbe essere quella di
due attivita semplicemente culturali. Il castigo per la violazione
dell'obbligo della Messa domenicale ¢ una pena spirituale e la sua
riparazione ¢ spirituale. La sanzione dell'obbligo alla conferenza
del professore non sara spirituale. Sara imposta dalla legge dello
Stato e quest'ultimo dispone della spada e di tutti 1 mezzi di
coercizione. Sara una sanzione temporale.

Lo sbocco di questo processo si incontra con sufficiente evidenza
nelle disposizioni contenute negli articoli della Istruzione del
Ministero dell'Educazione Nazionale Cecoslovacco.

"Istruzione secondaria: articolo 3 - Il criterio determinante per
decidere  l'ammissione  dell'alunno sara  l'apprezzamento
dell'origine di classe, della filiazione politica e sociale dei
genitori ¢ la sua partecipazione nella costruzione della societa
socialista..."

"Istruzione superiore: Articolo 5 - I criteri politici e di classe
devono essere rispettati per la selezione e ammissione negli
istituti di Insegnamento superiore, perché cosi conviene alla
auspicabile evoluzione futura."

"Preparazione per la carriera scientifica: Articolo 5 - Nel corso

della valutazione complessiva del candidato, bisogna valutare la



forza politica della sua personalita dal punto di vista del suo
comportamento nei confronti dell'evoluzione del gennaio 1969, la
sua posizione a riguardo dell'Unione Sovietica e degli altri paesi
socialisti..." (24).

Interamente politicizzata e statalizzata i1n questo modo,
I'educazione, che ¢ qualcosa di spirituale, si trasforma in
strumento del potere temporale che cosi superera tutti gli altri
poteri per annientarli.

In questo campo, ancora una volta, solleciteremo I'incredulo
Maurras affinché ci analizzi il fenomeno: "Violentare le famiglie,
devastare il pensiero e il cuore dei loro figli, ¢, senza dubbio cosa
intrinsecamente abominevole. Ma in fondo non ¢ maggiormente
abominevole che ammettere l'idea generale da cui, con la piu
grande logica del mondo, si deduce questa stessa abominazione
particolare (...) Si puo capire 1l perché le famiglie mettano
I'insegnamento sotto 1l controllo della religione: in questo modo
lo spirito € controllato dallo spirito (...) Ma qual'é¢ la competenza
dello Stato, vale a dire del potere temporale? Con quale diritto
esso, 1l cui pensiero ¢ intrecciato con le preoccupazioni di utilita
generali, puo controllare cio che riguarda il pensiero libero, cio
che tende allo spirito indipendente € puro?" (25).

Lo Stato, essendo potere temporale, se si 1mmischia nello
spirituale, non puo fare altro che distruggerlo e sottometterlo. Ma
da questo stesso fatto derivera poi la decomposizione dello Stato,

a sua volta da tiranno a schiavo.



Si1 puo infatti capovolgere la frase di Maurras: se lo Stato disfa la
scuola, la scuola, a sua volta, disfa lo Stato; il criterio di unita di
quello Stato e la sua linea di condotta saranno puramente
1deologici. L'essere vincolato alla ideologia e I'essere sottomesso
alle direttive degli ideologi, rimpiazzeranno le condizioni del
bene comune.

Questo sistema era stato abbastanza ben descritto da Condorcet
nella sua relazione: "Dato che la prima condizione di ogni
insegnamento ¢ di non insegnare altro che verita, le istituzioni
che 1l potere pubblico dedichera a questo scopo dovranno essere
il piu indipendenti possibile da ogni tipo di autorita pubblica".
Era 1l 1792 e in questo modo si rifiutava l'autorita dello Stato
tradizionale, dello Stato incaricato del comune bene temporale,
del re. Ma Condorcet continuava: "poich¢, senza dubbio, questa
indipendenza non puo essere assoluta, risulta dallo stesso
principio che dovra essere resa dipendente da nient'altro che non
sia 'assemblea de1 rappresentanti del popolo, - ed ecco lo Stato
nuovo - perché fra tutti i poteri ¢ quello che piu subisce
'influenza degli vomini illuminati - ed ecco lo Stato ideologo - e,
soprattutto, perché essendo quello da cui partono essenzialmente
tutti 1 cambiamenti, ¢ per ci0 stesso il meno nemico del progresso
dei lumi, il meno contrario ai miglioramenti che quel progresso
dovra portare..." - ed ecco lo Stato rivoluzionario, il quale
conosce come si deve cambiare la vita -.

Uno Stato simile, incapace di assicurare la quiete pubblica, di



evitare stragi e genocidi, di ridurre sia la violenza interna, che
quella fra le nazioni, lo abbiamo visto nella storia d'Europa gia da
due secoli. E quegli errori che non trovano spiegazione nella
coscienza nazionale di un governo temporale, si capiscono invece
molto bene quanto si intuisce che lo Stato moderno ¢ un
autentico governatore spirituale, anche se ci0o non ¢ professato
fortemente o ¢ addirittura negato: il potere sullo spirito e sulle
coscienze, € 1l suo vero fine.

E' un potere temporale all'interno dell'ordine spirituale che si
comporta come un'autorita spirituale nell'ordine temporale; ¢
l'esatta inversione delle relazioni sociali di cui parlava uno dei
promotori della nuova pedagogia.

Torna in mente la frese di André¢ Malraux ne "Les Voix du
silence": "Gli Stati moderni sono nati dalla volonta di costituire
un tutto senza religione".

Nello staccarsi dalla visione generale dell'ordine e del mondo che
solo la religione puo dare, I'educazione ha perso sé stessa: dopo
esser stata sottomessa allo Stato, lo ha fatto scivolare verso la sua
stessa decomposizione. Oggi, in Francia, viviamo la tappa quasi
finale di un processo nel quale 1'Universita affonda nella sua
totalita e minaccia di trascinare con s€ lo Stato (e con esso quel
che rimane di ordine e tranquillita pubblica).

Non ¢ piu solo l'intelligenza in pericolo di morte, ma alla fine
dell'itinerario, 1'vomo nella sua interezza, tanto fisica che

spirituale.



E giunto dunque il momento di contarsi e di riunire le nostre
forze. Cosa resta di fronte a questa organizzazione militare del
Nulla vittorioso?

Nel 1909, nella prefazione de "lI'Avenir de l'intelligence",
prevedendo "l'eta del ferro" che si annunciava, Maurras scriveva:
"Il cattolicesimo resiste, € solo esso; per questo La Chiesa ¢
attaccata in ogni dove, perseguita, duramente accerchiata... e i
nostri liberi pensatori non hanno ancora compreso che l'ultimo
ostacolo all'imperialismo dell'oro, l'ultima cittadella delle menti
libere ¢ giustamente rappresentata dalla Chiesa che essi
tartassano e vessano! Essa ¢ certo l'ultimo organo autonomo della
spirito puro. Una sincera intelligenza non puo vedere indebolire il
cattolicesimo senza comprendere d'indebolirsi con essa: ¢ lo
spirito che decade nel mondo, lui che regno sui finanzieri e sui
re; ¢ la forza bruta che riparte alla conquista dell'universo". Erano
queste le parole di un incredulo all'inizio secolo.

Meno di sessanta anni piu tardi, nel 1968, uno scrittore cattolico
ha potuto scrivere: "Si insegue il mondo. E nel mondo ci1 si fa
istruire dai giovani. Si insegnano ai giovani le esigenze ¢ le realta
di un mondo di cui gia sono guide. Non si insegna piu nulla n¢ si
educa piu nessuno (...) Gli educatori, che educatori! sono vescovi
che si arrendono e tradiscono. Ed ¢ precisamente cosi che oggi,
come gia in passato successe nella storia, che 1'universo si copre

di tenebre, anche nel temporale (...) Lo zoppicamento



sistematicamente organizzato nella Chiesa, che rovina persino la
possibilita di apprendere ed educare, ¢ i1l maggior responsabile
nell'attuale crollo dell'universo nella barbarie (...) Sul piano della
civilta temporale - che ¢ il piano in cui si collocava Maurras
poche linee piu sopra -, saccheggiata da questa evanescenza
anarchica, possiamo e dobbiamo dire senza vergogna le parole di
Giovanna d'Arco: 'Vescovo, muoio per colpa tua' !"

Questa pagina di Jean Madiran (26) diventa l'eco esplicativa delle
idee del Santo Padre sull'autodistruzione della Chiesa.

E allora?

Allora, siamo soli. Ed ¢ notte. Hora est potestas tenebrarum. Ma
questa notte ¢ per noi la notte della fede; nonostante essa, nelle
tenebre, € in un certo senso grazie ad essa, tutti coloro che
camminano verso la luce si accorgono che sono piu vicini gli uni
agli altri. Sono coloro che camminano verso la luce eterna di
Dio, e sono coloro che, guidati dall'oscura sete della luce del
giorno, cercano la bellezza, la ragione, la virtu e tutti gli onori
dell'vomo che sono nel contempo volti di Dio che brillano nella
notte.

Da Maurras a Péguy, non risulta che Dio abbia negato a questi
pellegrini umili ma ostinati, la risposta d'Amore che la loro
indomabile speranza chiedeva.

Se ¢ vero che la salvezza e la vera fede sono 1l segno infallibile
della vittoria, allora essi avranno raccolto la palma, ma dopo aver

combattuto a lungo. Il loro combattimento, che ¢ lo stesso di



Giovanna d'Arco, ne ¢ un esempio. E l'esempio della fedelta. ai
doveri temporali in mezzo al disordine del mondo spirituale e del
tradimento di cosi tanti chierici.

L'educazione, € con essa la civilta, non si salveranno con pie
intenzioni € buoni pensieri. Le preghiere, neppure le piu sante,
saranno sufficienti a salvarle.

E' necessario che 1 capi temporali delle famiglie e dei mestieri nei
popoli e nelle nazioni, tornino a prendere 1 poteri rubati loro dai
ladri dello spirito; l'avvertenza finale de "lI'Avenir de
I'Intelligence" pare piu vera che mai: "Nel nome della ragione e
della natura, - noi dobbiamo dire: in nome della ragione e della
fede - in accordo con le antiche leggi dell'universo tutte le
speranze per la salvezza dell'Ordine, per la restaurazione e la
salvezza di una civilta minacciata - oggi dobbiamo aggiungere
anche per la difesa della Chiesa - tutte le speranze sono a bordo
della nave della CONTRO-RIVOLUZIONE".

NOTE

(1) "L'educazione sessuale a scuola: e 1l piacere?", Le Monde,
10.1.73

(2) Cfr. anche "Nuova pedagogia e¢ pedagogia della Chiesa",
L'action scolaire, gennaio 1973, pag. 134, boulevard Brune,
75014 Parigi

(3) cit. da Charles Maurras in "Dictionnaire politique et critique",



alla voce 'education’, p 401

(4) ibidem, p. 402

(5) ibidem, p 401

(6) "Confessioni" nella prefazione di "Emile ou de l'education”
curata da Michel Launay, ed. Garnier Flammarion, pp. 6 ¢ 7.

(7) Rousseau, "Emil ou de I'education", op. cit. pp. 6 ¢ 7

(8) ibidem p. 42

(9) ibidem p. 42

(10) ibidem p. 43

(11) ibidem p. 112

(12) Ogni generazione di educatori scopre in questo con sorpresa
quel che cerca confusamente: dopo la Scuola Emancipata e i
metodi di Educazione attiva, dopo Makarenko e il suo
ammirevole poema pedagogico, ecco 1 pionieri del "non-
direttivisrno", Rogers negli USA, Lapassade in Francia, si dicono
seguaci dell'educazione negativa di Rousseau. La tesi di G.
Lapassade, ancora inedita, ¢ incentrata sullEmile, e si intitola
"lI'educazione negativa. Saggio sulle origini ¢ 1 fondamenti del
non direttivismo", M. Launey, op. cit., p. 25

(13) Lapassade "l'entrata nella vita, saggio sull'inizio dell'uvomo"
ed, 10/18 p. 263

(14) Rousseau op. cit. p. 38

(15) ibidem p 43

(16) ibidem p. 71

(17) ibidem p. 148 (ideale del buon selvaggio)



(18) Lapassade, op. cit. p. 267

(19) ibidem p. 268

(20) Rousseau, op. cit., p. 150

(21) cfr. Louis Daujarques "Les itineraires culturels de la
Revolution", in "Culture et Revolution", Atti del Convegno di
Losanna del 1969, p 49, rue des Renaudes, 75017, Parigi. Si
veda in spagnolo, "Verbo", n 81-82, p. 19, e segg. e in "Cultura y
Revolucion", Madrid, Speiro 1970

(22) Bernard Lazare, prefazione de "lI' Antisemitisme", Librarie
francaise, reed. 1969

(23) st puo consultare la relazione Condorcet nell'opera di
Benigno Caceres "Histoire de I'Education populaire", capitolo "I
grandi antenati" ed. Peuple et Culture

(24) 1 testi completi di tutti gli articoli, si trovano nel periodico
Poitiers-Universite, gennaio 1973, p 5; e in Est-Ouest, 86,
boulevard Haussmann, 75008 Parigi

(25) "Dictionnaire Politique et Uritique", art. "Ensignement", p
436

(26) Jean Madiran, "l'eresia del XX secolo" Volpe ed., 1972

Bologna, 13 ottobre 1982, S. Edoardo Re
Traduzione pro manuscripto dell'articolo

"La educacion revolucionaria”,

in Verbo, n. 119-120, novembre-dicembre 1973, Speiro, Madrid.



