CUOLA AM‘:MM

per ’educazione

A CURA DI VALERIA RossI

Filosofare
nella scuola
dell’infanzia

g La scuola dell’infanzia ¢ il terreno dove si assiste al

fiorire della meraviglia, della scoperta, della domanda
dei bambini di fronte al mistero del mondo e della
vita.

La filosofia puo essere un’alleata preziosa per sostenere

e favorire la progressiva conoscenza di sé e dell’altro. Si
puo cosl inaugurare un’avventura coinvolgente anche
per gli insegnanti, che richiede perd padronanza di

mezzi e chiara consapevolezza dei fini dell’educazione.

Le illustrazioni di queste
pagine sono tratte da opere di

John Singer Sargent
(Firenze 1856 - Londra 1925).

n. 6 - 10 novembre 2007 - anno 95° - EDITRICE LA SCUOLA



CUOLA

per ’educazione

ATERN

IT

La filosofia fa scuola

VALERIA Rossr*

Filosofare nella scuola dell’infanzia: una scelta possibile?

| connubio tra la filosofia e i bambini
sembra uno tra i pilt innovativi e meglio
riusciti degli ultimi anni. La rivista “Amica
Sofia”, dell’Associazione omonima' che dal
2002 raccoglie e propone esperienze e studi sulla filosofia
per i bambini, rileva come siano presenti nel web piu di
1.500.000 pagine riferite alle esperienze italiane. Se poi la
consultazione riguarda la Philosophy for children le pagi-
ne diventano pilt di 32.000.000. Dire Philosophy for chil-
dren infatti non ¢ lo stesso che dire Filosofia per e con i
bambini.
La Philosophy for children, letteralmente filosofia per ragaz-
zi, ¢ uno fra i programmi di educazione al pensiero pitl co-
nosciuti nelle scuole italiane a partire dall’'ultimo decennio.
Nata negli Stati Uniti d’America alla fine degli anni Sessan-
ta, la Philosophy for children si ¢ rapidamente diffusa nel
mondo ora integrandosi nei programmi scolastici nazionali,
ora fornendo stimoli significativi per I'educazione scolastica,
ora modificandosi e andando a far nascere nuove iniziative
ad essa ispirate. Con il nome Philosophy for children (P4C
ne rappresenta 'acronimo) si intende il curricolo ideato da
Matthew Lipman e dai suoi collaboratori della Montclair
State University del New Jersey a partire dal 1970; I'appli-
cazione del metodo di Lipman con i bambini attraverso 'u-
tilizzo di materiale diverso da quello del curricolo viene de-
nominata Philosophy with children il cui acronimo ¢ PwC.
Secondo Lipman mentre lo scopo della PwC ¢ far nascere
piccoli filosofi?, la P4C, intesa e riconosciuta come pro-
gramma di educazione al pensiero e come movimento edu-
cativo, nonché come pratica filosofica, rappresenta uno
sforzo per valorizzare la filosofia cosi che possa funzionare
come un tipo di educazione®. Diventa un’educazione che si
serve della filosofia per impegnare la mente del bambino al
fine di soddisfare la sua ricerca di senso.
Il curricolo di Lipman, tradotto in diverse lingue, raggiun-
ge anche Paesi del Medio ed Estremo Oriente: Isracle, Co-

* Insegnante, esperta di filosofia con i bambini, dottoranda di ricerca
sul metodo Lipman.

rea, Giappone. Grazie ai seminari internazionali, ai work-
shop, ai master e ai dottorati di ricerca organizzati dallo
IAPC (Institute for the Advancement of Philosophy for
Children), nonché all’istituzione dello ICPIC (International
Council for Philosophical Inquiry with Children), il curri-
colo viene sperimentato e vengono formati numerosi facili-
tatori delle sessioni. Accanto ai testi creati da Lipman e dai
suoi collaboratori appaiono anche proposte di nuovi curri-
coli: ad esempio alla Traversee in Canada viene creato, in
collaborazione con Ann Margaret Sharp, un curricolo per la
prevenzione della violenza®.

In Italia la P4C viene introdotta da Cosentino e Santi nel
1992, anche se gia negli anni Ottanta appaiono i primi ar-
ticoli sull’'argomento’.

Il primo testo del curricolo ad essere pubblicato in italiano
¢ rivolto ai ragazzi della scuola secondaria di primo grado: il
titolo originale & Harry Stottelmeier’s Discovery, tradotto in
Italia da Antonio Cosentino con il titolo 1/ prisma dei per-
ché. Ad esso seguono testi per i bambini della scuola pri-
maria e un testo per i bambini della scuola dell’infanzia, ol-
tre ai testi per le scuole secondarie di primo e secondo gra-
do e un testo per gli adulti (Harry Prime). Ciascun libro ¢
corredato da un manuale per I'insegnante’.

Nel contempo vengono pubblicati testi teorici editi da Tem-
ple, Cambridge e Teachers College Press, mentre in Italia
appaiono articoli di Matthew Lipman e testi a seguito delle
sempre pill numerose sperimentazioni nelle scuole e dei cor-
si di formazione attivati dal CIREP (Centro Interdisciplina-
re per la Ricerca Educativa sul Pensiero) e dal CRIF (Cen-
tro di Ricerche per I'Insegnamento della Filosofia), nonché
i corsi di Perfezionamento presso I'Universita di Padova a
partire dal 2004.

Il considerare la filosofia come paradigma di riferimento in
cui far confluire obiettivi didattici ed educativi rappresenta
ur’intuizione di Lipman riferibile ai principi teorici di
Dewey: in questo senso la P4C ¢ intesa come movimento
educativo per formare cittadini ragionevoli.

La P4C possiede una formativita logica, riflessiva e persona-
le: attraverso di essa i bambini, che non sono filosofi, ma so-
no filosofici per natura, possono apprendere la riflessivita e



FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

il rigore logico. In questo senso la P4C rappresenta un pro-

gramma di educazione al pensiero®.

Per praticare la P4C ¢ necessario conoscerla e formarsi con
essa: oltre ai corsi presso la Montclair University ¢ possibile
seguire corsi di formazione presso il CRIF, nel quale sono
previsti tre livelli di formazione, e il corso di perfeziona-
mento gia citato presso Padova. Inoltre le scuole possono
chiedere consulenza per organizzare corsi e attivare progetti
presso le loro sedi. I docenti e gli educatori che si sono for-
mati alla P4C hanno avuto modo di sperimentarla nelle lo-
ro classi nonché di proporre iniziative in altri contesti: bi-
blioteche, librerie, centri territoriali... e con soggetti diver-
si: dalla scuola dell'infanzia all'Universita per anziani. Ad
esempio a Perugia, dal 19 al 22 aprile scorso, si ¢ svolto il
“Fantasio Festival 2007” dove i bambini, oltre a partecipare
a laboratori, giochi, spettacoli e incontri con personaggi del
mondo della letteratura, dello sport, dell’arte, della scienza,
dell’astronomia, hanno potuto filosofare sostenuti da inse-
gnanti formati alla P4C, ascoltati dagli adulti invitati a par-
tecipare alle quattro sessioni quotidiane che si sono succe-
dute. Oppure ad Imola, dove il 5 maggio 2007 ¢ stato or-
ganizzato un “Festival di filosofia per bambini” con labora-
tori, tavole rotonde, mostre su temi che spaziavano dall’e-
ducazione ambientale, all’educazione estetica, all'educazio-
ne morale, all’educazione sensoriale’. Ad esempio i bambini
della scuola dell'infanzia hanno partecipato ad una sessione
animata da burattini per comprendere la differenza tra una
persona e un oggetto.

E possibile fare filosofia al di fuori del curricolo di Lipman?
Riferendoci solo alle esperienze italiane possiamo elencare di-
versi approcci e materiali per filosofare con i bambini, anche
se molti dei suoi ideatori si sono formati con il curricolo di
Lipman. “Amica Sofia” si ¢ impegnata a raccogliere ¢ a testi-

moniare queste esperienze e annuncia la prossima costituzio-
ne di una Societa Italiana per la Filosofia con i bambini.
Pioniera della filosofia con i bambini in Italia & sicuramen-
te la Kinderphilosophie in Friuli®. La diffusione del curri-
colo di Lipman ha stimolato la nascita di iniziative che si ri-
fanno ad esso: un progetto ispirato al metodo di Lipman
realizzato nella Direzione Didattica IX Circolo di Perugia
nell’anno scolastico 2003-2004, progetto che ha coinvolto
anche la scuola dell'infanzia, e numerose esperienze docu-
mentate sul sito Gold".

Possiamo elencare numerosi autori e i testimoni di espe-
rienze e sperimentazioni nella scuola che stanno portando
avanti percorsi di filosofia con i bambini: Francesco Valen-
tino (Poesia, fantasia, filosofia, Armando); Pina Montesar-
chio (La metafisica dei bambini paragonata a quella degli
adulti, Morlacchi Editore); Michelangelo Riemma (che in-
sieme alla Montesarchio ha scritto Vedi alla voce dialogo,
Morlacchi Editore); Giuseppe Ferraro, docente universita-
rio, che lavora a Napoli con i bambini, ma porta la filosofia
anche tra i detenuti (Filosofia in carcere, La filosofia spiegata
ai bambini e La scuola dei sentimenti, Filema); Iacono e Viti
(Le domande sono ciliegie. Filosofia alle elementari e Per mari
aperti. Viaggi tra filosofia e poesia nelle scuole elementari, Ma-
nifestolibri).

La collana “Filosofia con i bambini”, della Morlacchi Edi-
tore, pubblica alcuni testi dedicati al filosofare con i bambi-
ni secondo diversi approcci: La filosofia é una cosa pensiero-
sa. Diario di un'esperienza nella Scuola Primaria di Chiugia-
na di Anna Rita Nutarelli e Walter Pilini e Cento “maestre di
filosofia” in Umbria (di Anna Rita Nutarelli e Adriana Pre-
sentini). Quest’ultimo testo testimonia come la Filosofia
con i bambini si sia diffusa e sia molto praticata nelle scuo-
le primarie dell'Umbria.

Leditoria ha recentemente pubblicato testi per bambini su
temi filosofici: dai libricini tradotti dal francese di Brigitte
Labbé e Michel Puech, nella collana “Piccoli filosofi” di
APE in cui si parla ad esempio di guerra e pace, di bene e



CUOLA

per ’educazione

ATERN

male, di felicita e infelicit, di femmine e maschi; a quelli di
Oscar Brenifier, nella Collana “Piccole grandi domande”,
edizione Giunti, dedicati alla vita, all’identita, ai sentimen-
ti; a quelli di Etan Bonitzer nella Collana “Qui si puo”, Edi-
zioni Interculturali, dove si affrontano i temi filosofici della
giustizia, dell'amore, del bello, della morte. Abbiamo poi
volumi rivolti ai ragazzi: ad esempio il primo volume Gran-
di domande della Enciclopedia dei ragazzi Treccani, nel qua-
le si racconta l'origine dei miti, delle religioni, della filosofia
e della scienza a partire dai misteri del mondo e dell'univer-
so, oppure Pensare un mondo di Leccacorvi e Maag, un testo
pit propriamente filosofico nel quale i grandi filosofi del-
Iantichita sono i protagonisti del racconto.

Per la scuola dell’infanzia segnaliamo il Progetto “Giocare a
pensare”, la traduzione del curricolo ideato da Irene de Puig
e Angélica Sdtiro: si tratta di una particolare percorso didat-
tico, ispirato alla Philosophy for children, pensato per i
bambini pilt piccoli™.

Ulteriore menzione a parte meritano: Creature variopinte di
Mirella Napodano, edizioni Anicia, un percorso laborato-
riale, dalla scuola dell’infanzia alla scuola media, che propo-
ne I'approccio filosofico attraverso attivita di scrittura crea-
tiva, di animazione teatrale, suggestioni musicali e psicomo-
tricita relazionale, e 1 testi di Bianca Maria Ventura. La do-
cente ¢ curatrice e coautrice di due testi sulla filosofia con i
bambini: S era addormentata nella mia mente. Lesperienza
filosofica nella scuola di base, in collaborazione con Maria
Alessandra Bertin e In cammino. Idee e strumenti per lespe-
rienza filosofica in classe, entrambe editi dalla FrancoAngeli

di Milano.

I sostenitori del movimento della P4C, in accordo con Lip-
man, considerano la filosofia come pratica e non come sape-
re. La filosofia ¢ un metodo e non un messaggio, anzi ¢ “I'u-
nica disciplina che assume il pensiero, insieme, come proprio
contenuto e come metodo di ricerca’. Quali sono le com-
petenze richieste ai docenti che si impegnano a filosofare con
i bambini? Secondo alcuni ¢ necessaria, oltre che una forma-
zione filosofica scolastica, una capacita filosofica “socratica”:
fatta di dialogo, di capacita dialettica e argomentativa, aper-
ta alla relazione, disponibile verso i bambini e il loro vissuto.
Non solo. Si richiede innanzitutto una competenza che ¢
propria del maestro: la capacita di trasmettere il sapere unita
alla capacita di suscitare stupore e amore per la conoscenza.
Per altri, in accordo con Lipman, i docenti devono essere es-
senzialmente maestri-facilitatori, cio¢ garantire la correttezza
procedurale nell’attuazione del curricolo e controllare le va-

riabili del setting “lasciando che i prodotti ‘filosofici’ emer-
gano nel contesto del dialogo e per effetto dell’interazione
con i racconti”"; devono possedere delle competenze non
necessariamente filosofiche, ma dialogiche, cioe “saper ascol-
tare e comprendere il pensiero dell’altro, senza voler impor-
re il proprio punto di vista o la propria idea™.

Di certo ¢ importante che i docenti conoscano la filosofia e
possano avvalersi di un metodo filosofico per educare i
bambini a pensare meglio. Pensiamo anche a come ['utiliz-
70 della comunita di ricerca, strumento stesso e fine a cui
tende la Philosophy for children, aiuti i bambini a conosce-
re e padroneggiare le procedure, a rispettare le regole.

Chi si ¢ accostato alla filosofia con i bambini e ne ha speri-
mentato I'applicazione ha avuto senzaltro modo di entusia-
smarsi con loro, di rallegrarsi per le potenzialita di un meto-
do filosofico, ma anche di interrogarsi sui suoi limiti. Ad
esempio, proprio nelle scuole dell'infanzia dove ¢ stato ap-
plicato il curricolo di Lipman, Lospedale delle bambole, si ¢ ri-
levato che le proposte preconfezionate del manuale appaio-
no insufficienti e non sempre rispondenti alle esigenze dei
bambini. Spetta allora alle insegnanti trovare modalita e stru-
menti diversi per suscitare e sviluppare la curiosita intellet-
tuale dei bambini: burattini per mediare il racconto, disegni,
esercizi psicomotori e sensoriali, stravolgendo anche le pro-
cedure stesse, considerando la parola scritta come punto di
arrivo e non di partenza. Solo la competenza dell’insegnante
e l'attenzione alla finalita educativa da perseguire permetto-
no di utilizzare con successo un metodo come ad esempio
quello di Lipman, nato nellAmerica Settentrionale, in un
contesto simile, ma di certo non identico a quello italiano.
Pensare che I'insegnante debba esercitare la propria respon-
sabilitad educativa, ponendo attenzione alle situazioni e alle
persone, significa non considerarlo un “tecnico dell’educa-

Alcune iniziative per gli insegnanti

Segnaliamo ai docenti interessati che presso
alcune universita italiane sono attivi corsi di
formazione per insegnanti ed esperienze
laboratoriali di filosofia rivolte ai bambini della
scuola dell'infanzia.

In particolare, per la Philosophy for children, si
evidenziano i corsi di perfezionamento organizzati
dalle Universita di Padova e di Firenze, oltre che i
corsi attivati dal Crif (www.filosofare.org) e le
iniziative, workshop, corsi e progetti, legate al centro
austriaco di Kinderphilosophie
(http.//www.kinderphilosophie.at/).

Per conoscere altri approcci al filosofare nella



zione”; significa aver compreso che I'educazione richiede
primariamente intenzionalita e fini in base ai quali scegliere
metodi, strumenti e mezzi adeguati.

Pensare che la filosofia con i bambini possa funzionare sem-
pre e per qualsiasi obiettivo significa negarle la specificita e
il valore che puo assumere se ben progettata. Pensare di edu-
care solo con la filosofia diventa una scelta dogmatica che
nega la natura stessa della filosofia.

Far dialogare tra loro i bambini ¢ un utile ed auspicabile
esercizio quotidiano, oltre che un fine da perseguire in ogni
ciclo scolastico. Occorre perd ricordare che il bambino pri-
ma di tutto ¢ “logos”, ¢ parola, ¢ veritd, ricerca di senso, da
attuare proprio attraverso il dia-logo, cio¢ attraverso lo
scambio di parole, la relazione, la parola-tra-due. Il dialogo
¢ uno strumento per conoscere, per accostarsi e per esplora-
re il mistero del logos, non ¢ il fine dell’educazione.
Accogliere le domande spontanee dei bambini, dare loro
uno spazio e valorizzarle attraverso 'educazione al confron-
to e all’ascolto non deve essere 'unico obiettivo da perse-
guire. Il dialogo ¢ uno strumento per educare, il fine ¢ il ri-
conoscimento di sé e dell’altro come persone, della bellezza
del sapere, la ricerca della verita, la ricerca del Bene. Prima
di essere domanda, la persona — come dice Mounier — ¢ gia
risposta: si propone allo sguardo dell’educatore e chiede
ascolto. Chiama alla responsabilita chi a lei si accosta.
Nelle Indicazioni per il curricolo della scuola dellinfanzia da
poco pubblicate si ribadisce la centralita della persona e si
sottolinea come la scuola dell'infanzia abbia la finalita di
promuovere lo sviluppo dell’identitd, dell’autonomia, della
competenza e della cittadinanza.

Il richiamo ¢ come sempre ai docenti, alla loro preparazio-
ne professionale, alla loro competenza primariamente peda-
gogica, che fa esercitare loro quella liberta di insegnamento

scuola dell'infanzia si possono visitare a titolo
esemplificativo i due seguenti siti:
http.//ichnos.humnet.unipi.it/2007.htm nel quale
sono descritte le esperienze di filosofia nelle scuole
dellinfanzia comunali di Rosignano Marittimo, Vada
e Nibbiaia della provincia di Livorno, raccolte in un
volume dalla professoressa Maria Antonella Galanti,
docente di Pedagogia Generale presso il
Dipartimento di Filosofia dell’'Universita di Pisa;
http.//www.piccoliscrittori.it dove si trovano
interessanti commenti ad un’esperienza di
laboratorio dedicato alla Filosofia con i bambini,
iniziativa attivata nel corso di Didattica generale del
professor Mario Castoldi, svolto nella facolta di
Scienze della Formazione Primaria di Torino.

FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

che si declina nella scelta piti appropriata e responsabile dei
mezzi pilt idonei per 'educazione dei bambini.

Nelle prossime pagine Nadia Colombo ci offre una presen-
tazione della Philosophy for children nei suoi aspetti teorici
e nelle sue connessioni con le nuove Indicazioni nazionali.
A seguire tre interviste gentilmente concesse rispettivamen-
te da: Ann Margaret Sharp, gia assistente di Matthew Lip-
man, attualmente Professore presso la Montclair University,
autrice del testo Lospedale delle bambole; Marie-France Da-
niel, dell'Universita di Montreal, che ha ideato e sperimen-
tato nella scuola dell'infanzia un curricolo per la prevenzio-
ne alla violenza; Angélica Sdtiro, ricercatrice nel campo del
rapporto tra etica e creativitd, formatasi presso lo IAPC del-
la Montclair University.

Note

' www.amicasofia.it (ultima consultazione del 30 settembre 2007).

“Amica Sofia” ¢ unarticolazione interna della sezione perugina della
Societa Filosofica Italiana (SFI) presso il Dipartimento di Scienze
Umane e della Formazione, Universita degli Studi di Perugia.

* S. Naji, An interview with Matthew Lipman, in “Thinking. The
Journal of Philosophy for children”, 2005, 17/4, pp. 23-29.

® M. Lipman, Educare al pensiero, Vita e Pensiero, Milano 2003.

“ M. Santi (a cura di), Philosophy for children: un curricolo per impara-
re a pensare, Liguori, Napoli 2005.

> C. Calmiero, La filosofia come paradigma per un'educazione “ecodisci-
plinare”, in “Leducatore” n. 6, annata 2005/06, pp. 21-23. Lautore ci-
ta in particolare la traduzione del 1981 di un testo di Gareth B.
Matthew e un contributo di Raffaella Borasi sulla rivista “Linsegna-
mento della matematica e delle scienze integrate”, vol. 7, n. 1/1984. A
seguito del congresso in Austria nel 1987 vengono pubblicati articoli
su “Bollettino della Societa Filosofica Italiana” (n. 131-132), su “LE-
spresso” del 9/8/1987 e su “Famiglia Cristiana” n. 50. Le prime espe-
rienze italiane vengono svolte da Renza Bertuzzi in una quinta ele-
mentare bolognese (relazione in A. Colombo, a cura di, 7 pro e i con-
tro: teoria e didattica dei testi argomentativi, La Nuova Italia, Firenze
1992) e da Stefano Stefanel in Friuli-Venezia Giulia.

¢ Edito da Armando, recentemente ¢ pubblicato da Liguori nella colla-
na “Impariamo a pensare”

7 Tutti i testi tradotti in italiano e i rispettivi manuali sono pubblicati
dalla casa editrice Liguori (www.liguori.it). Anche I/ prisma dei perché
originariamente pubblicato dalla casa editrice Armando ¢ stato di re-
cente edito nella collana della Liguori.

® Sul numero unico di “Amica Sofia” dell’aprile 2007, pubblicato da
Morlacchi Editore, sono apparse alcune interviste signiﬁcative sulle
esperienze di filosofia svolte in Italia con i bambini.

? I laboratori erano curati da Alessia Marabini, teacher in Philosophy
for children, e organizzati in collaborazione con il Comune di Imola.

10 Rivista “Edizione” n. 13/96, 15/97, 17/98 e 29-30/04.

" www.gold.indire.it.

" Giocare a pensare e Giocare a pensare con le storie, Edizioni Junior,
Bergamo 2006.

' M. Striano (2000), La filosofia come educazione del pensiero. Una con-
versazione pedagogica con Matthew Lipman, in A. Cosentino (a cura di),
Filosofia e formazione, Liguori, Napoli 2002.

1" A. Cosentino in “Amica Sofia”, aprile 2007.

" M. Striano in “Amica Sofia”, aprile 2007.



CUOLA MATERNA

per ’educazione

Philosophy for children

Nabpia CoLoMBO*

Una proposta di educazione al pensiero critico e democratico
per la scuola dell'infanzia.

ensare alla filosofia per bambini o, meglio,
alla filosofia coi bambini, come elemento
qualificante della proposta formativa per la
scuola dell'infanzia significa avere in mente un
modo nuovo di concepire 'infanzia, la filosofia, I'educazio-
ne.
Alla base della proposta c’¢ innanzitutto una visione origi-
nale dell'infanzia come fonte di stupore e luogo privilegiato
di ricerca di significati. Come sostiene Walter Kohan', 'in-
fanzia ¢ innanzitutto un attributo dell’esistenza che simbo-
lizza la non determinazione e la possibilita di trasformazio-
ne: ¢ la figura del nuovo, di un avvenire aperto, impensato;
in questa prospettiva abitare I'infanzia diviene non tanto
una questione di etd quanto di relazione con ci6 che siamo
e possiamo essere.
Tutto cio rinvia all’essenza stessa della filosofia come dispo-
nibilitd all'indagine, apertura al nuovo, ricerca di senso che
scaturisce dallo stupore di fronte al reale; un’azione intellet-
tuale peculiare nel suo approccio razionale, critico, proble-
matizzante e creativo alla realta, che cerca di dare una rispo-
sta alla meraviglia non tanto su come il mondo ¢, ma sul fat-
to che ¢, che ci siamo e che ci poniamo domande.
Quando parliamo di filosofia in questa prospettiva, eviden-
temente, non stiamo pensando alla disciplina accademica,
né alla possibilita di introdurre precocemente la storia della
filosofia “in nuce”. La proposta ha a che fare innanzitutto
con l'attivazione e la promozione di processi; si ha in men-
te il “filosofare” come attivita anziché come dottrina, un’at-
tivita riflessiva che usa il linguaggio quotidiano e lo raffina
per renderlo capace di dare un senso profondo al mondo e
all'uomo.
E luogo comune che i bambini siano, all'inizio, creature fi-
siche in un mondo di oggetti fisici; le loro menti si forme-
rebbero solo lentamente e solo molto piu tardi sarebbero
pronte per la filosofia. Ma, accantonati questi luoghi comu-

* Ricercatrice IRRE Lombardia.

ni, scopriamo che, una volta acquisito il linguaggio, le men-
ti dei bambini sono istantaneamente affollate di pensieri ed
essi sono costantemente alla ricerca di criteri organizzativi
che li aiutino a distinguere i concetti pili affidabili da quel-
li meno affidabili, i migliori dai peggiori. I bambini costan-
temente pensano e riflettono su quello che pensano; acqui-
siscono conoscenze e cercano di fare uso di quello che co-
noscono.

LA RICERCA DI SENSO NELLE
INDICAZIONI PER IL CURRICOLO

Nelle Indicazioni per il curricolo per la scuola dell’infanzia si
riconosce che i bambini “fin dalla nascita intraprendono una
ricerca di senso che li sollecita a indagare la realtd”, in parti-
colare “fra i tre e i sei anni incontrano e sperimentano diversi
linguaggi, scoprono attraverso il dialogo e il confronto con
gli altri bambini l'esistenza di diversi punti di vista, pongo-
no per la prima volta le grandi domande esistenziali, osser-
vano e interrogano la natura, elaborano le prime ipotesi sul-
la lingua, sui media e sui diversi sistemi simbolici™.

In questottica la filosofia pud contribuire a sviluppare le
potenzialita e le disponibilita dei bambini, nella misura in
cui puo aiutarli a pensare e a riflettere meglio, ad applicare
la loro conoscenza in modo pit efficace, a formulare giudi-
zi migliori nel corso delle esperienze della loro vita.

D’altra parte stimolare I'atteggiamento euristico e riflessivo,
promuovere il pensiero critico e creativo dovrebbe costitui-
re, in ultima analisi, la meta fondamentale e comune a tut-
ta 'impresa formativa. Tutto cid sembra rinviare ad una ri-
flessione pit generale sulla natura e sulla finalitd che attri-
buiamo al processo educativo.

Leducazione, soprattutto quella promossa in un contesto
formale come la scuola, ¢ stata generalmente intesa come
preparazione alla vita, come guida ad inserirsi in un deter-
minato contesto sociale. Ogni societd cerca di preparare i
giovani alla vita adulta, trasmettendo ad essi il proprio pa-



trimonio culturale, la coscienza e insieme gli strumenti di
elaborazione critica delle proprie acquisizioni materiali, so-
ciali, intellettive, morali e spirituali.

Se nelle societa tradizionali, statiche e orientate al manteni-
mento delle strutture materiali ed ideali esistenti, si reputa-
va essenziale la trasmissione di una serie di conoscenze e di
valori consolidati e, conseguentemente, il sapere trasmesso
era generalmente nozionistico, rigido nei contenuti, appre-
so in modo prevalentemente passivo, in una societd moder-
na come la nostra, caratterizzata da un forte dinamismo e da
una crescente complessita (basti pensare ai radicali cambia-
menti dei modelli economico-sociali, ai processi intercultu-
rali, alla velocita di sviluppo dei saperi e della circolazione
delle informazioni...), ¢ ormai riconosciuta I'inadeguatezza
di un modello scolastico centrato prevalentemente sull’ap-
prendimento nozionistico di conoscenze disciplinari e si at-
tribuisce valore strategico all'impegno critico, allo sforzo in-
tellettivo e creativo, alla ricerca e alla sperimentazione’.

I contenuti posseggono importanza nella misura in cui di-
vengono mezzi per attingere I'essenza della propria cultura,
intesa come insieme di chiavi euristiche e di strutture con-
cettuali. Pitt che sui contenuti, 'azione educativa dovrebbe
essere orientata allo sviluppo dei processi e delle abilita di
pensiero e di ragionamento.

In tempi in cui la complessita esige atteggiamenti, disposi-
zioni mentali, procedure cognitive pili articolate ed orienta-
te all'ideativitd, alla ricerca, alla disposizione ad indagare,
un’educazione basata sul pensiero e non semplicemente sul-
la conoscenza presenta una forte valenza sociale, oltre che

N .

culturale. Finalitd dell’educazione ¢ preparare persone i

FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

grado di vivere in un ambiente complesso, pluralistico, in
continua evoluzione, facendo si che ciascuno sia in grado di
elaborare in modo critico e consapevole le proprie posizio-
ni; ¢ formare individui in grado di creare cultura, o meglio
in grado di rielaborare criticamente la cultura®.

In tale ottica, apprendimento significativo ¢ quello caratte-
rizzato dalla dominanza del problema sul sistema: 'appren-
dimento ¢ liberazione dai presupposti condizionanti, ricer-
ca sempre aperta al perfezionamento ulteriore, approssima-
zione progressiva alla meta, non pura e semplice acquisizio-
ne trasmissiva di risultati dati; dalla dominanza del signifi-
cato sul dato: I'elemento staccato dal contesto, privo di rife-
rimento alla struttura, rimane in un ambito di non appren-
dimento, di carenza di elaborazione e di interiorizzazione
soggettiva. In particolare, sviluppare competenze, nella
scuola dell'infanzia “significa imparare a riflettere sull’espe-
rienza attraverso ['esplorazione, l'osservazione e I'esercizio al
confronto; descrivere la propria esperienza e tradurla in trac-
ce personali e condivise, rievocando, narrando e rappresen-
tando fatti significativi; sviluppare lattitudine a fare do-
mande, riflettere, negoziare i significati™.

Meta prioritaria dell’azione educativa ¢ pertanto imparare
ad imparare, imparare a pensare meglio: se pensare ¢ una fa-
colta naturale nell’'uomo, in quanto essere razionale, pensa-
re meglio — cio¢ pensare in modo logicamente corretto, cri-
tico e democraticamente orientato — ¢ una meta educativa
generalizzabile.

LA PHILOSOPHY FOR CHILDREN

La promozione del pensiero critico e creativo ¢, in effetti, al-
la base di molti programmi di intervento educativo (basti
pensare ai vari laboratori di sviluppo logico, metacognitivo,
ai programmi di Feuerstein, di De Bono...). Esistono pero
alcune peculiarita che distinguono e qualificano la Philos-
ophy for children rispetto ad altri progetti educativi finalizza-
ti all'insegnamento delle abilita di pensiero e focalizzati es-
senzialmente sui processi cognitivi.

La Philosophy propone una nuova e diversa chiave di acces-
so al pensiero; essa focalizza la propria attenzione su un con-
tenuto particolare: la filosofia, intesa come unica disciplina
che assume il pensiero insieme come proprio contenuto e
come proprio metodo di ricerca. Cid che ha a cuore la “co-
munita di ricerca’ filosofica non ¢ soltanto la capacita di
pensare bene, ma la dimensione di senso in cui questo pen-
sare si dispiega. Lo sviluppo di capacita euristiche, critiche,
argomentative (elementi essenziali per ogni processo di for-
mazione ed esplicitamente riconosciute come traguardi per
lo sviluppo della competenza dalle Indicazioni per il currico-
lo della scuola dell'infanzia®) viene proposto come frutto non



CUOLA MATERNA

per ’educazione

di un insegnamento di mere abilitd cognitive, ma di una di-
sponibilitd ad un approccio filosofico al mondo e al sapere.
Certamente la filosofia coltiva le abilita di pensiero: insiste
sullimportanza di un insieme di funzioni logiche e argo-
mentative (inferire conclusioni, definire concetti, esplicitare
assunzioni...) ed insiste che queste funzioni siano utilizzate
al meglio. Ma lo sviluppo delle abilita logiche ¢ una conse-
guenza piuttosto che lo scopo prioritario della Philosophy;
finalith prima ¢ pensare filosoficamente, ¢ un continuo eser-
cizio critico, riflessivo e creativo del pensiero.

C’¢, inoltre, una profonda differenza tra I'insegnare abilita
isolate e I'insegnarle in un contesto di ricerca unificato. Fa-
re filosofia richiede un considerevole numero di abilita di
pensiero, ma le incorpora in una matrice dinamica di dialo-
go e di indagine. Tale matrice olistica di ricerca ¢ di impor-
tanza fondamentale da un punto di vista educativo; piutto-
sto che lo studio di abilita segmentate, che suggerisce la lo-
ro separazione da un contesto, la Philosophy insegna queste
abilitd incoraggiandone la pratica. Normalmente i bambini
acquisiscono i necessari processi logici insieme all’acquisi-
zione del linguaggio (come suggerisce la prospettiva vygot-
skyiana). Cosl, la Philosophy for children opera sul raffor-
zamento del pensiero e del linguaggio attraverso una sua
continua pratica nella ricerca dialogica’.

Un ulteriore elemento qualificante della Philosophy ¢ dato
dal fatto che I'apprendimento non ¢ visto come una sequen-
za lineare, ordinata e graduata che tutti devono percorrere al-
lo stesso modo; essa mette in campo strategie che consento-
no approcci diversificati® e coinvolgono contemporaneamen-
te fattori cognitivi, creativi, affettivi ed emozionali, nell'in-
tento di valorizzare I'intera personalita. Il pensiero che ha di
mira la Philosophy ¢ un pensiero complesso: critico, creativo
e valoriale. In tale prospettiva, che riconosce valore ineludi-
bile non solo alle abilita cognitive, ma anche alle abilita so-
ciali ed emotive, logos, ethos e pathos hanno eguale dignitd’.
La forte valenza emotiva e affettiva insita nel programma
della Philosophy nasce soprattutto dall'impostazione dialo-
gica della procedura e dall’esperienza di comunita di ricerca
che considera I'atto cognitivo come un processo che non si
esaurisce in se stesso in quanto esige una dimensione di co-
munitd. E nello scambio dialogico all'interno della classe co-
stituita come comuniti di ricerca (ma anche comunita di
apprendimento e comunita di dialogo) e non solo nella di-
mensione individuale che si attivano le abilita, esercitandole
non in ambiti decontestualizzati ma in contesti significativi,
poiché il pensiero trova la sua espressione nella vita, nell’esi-
stenza, nella relazione. Il pensiero come costruzione sociale
di per sé si rivela altamente motivante: crea appagamento,
tensione alla relazione positiva, si carica di significati di tipo
valoriale, va ben oltre alla tensione individuale alla presta-
zione, si fa elemento di forte coesione sociale oltre che di

motore di sviluppo delle abilita critico-argomentative.
Lesercizio critico del pensiero, 'incontro con temi che sti-
molano una ricerca di conoscenza, il confronto con diverse
ipotesi di interpretazione del mondo e con diversi percorsi
logici, I'apertura alla dimensione filosofica dell’esperienza
presentano un significato altamente costruttivo nella forma-
zione della persona non solo dal punto di vista reoretico —
avendo a che fare con la conoscenza — ma anche (e soprat-
tutto) etico e sociale: I'essere coscienti delle proprie assunzio-
ni, il riconoscere basi comuni di ragionamento, il condivi-
dere criteri di valutazione consente di effettuare scelte pit
consapevoli, di maturare atteggiamenti pitt democratici®.
Tutto cid mi pare in sintonia con le finalitd esplicitamente
riconosciute nelle Indicazioni per il curricolo come peculiari
della scuola dell'infanzia, in quanto luogo di promozione
dello sviluppo dell'identitd, dell’autonomia, della cittadi-
nanza, oltre che della competenza. In questa prospettiva, la
classe — costituita come comunita di ricerca filosofica — si
configura come ambiente di apprendimento privilegiato per
“imparare a conoscersi e a sentirsi riconosciuti come perso-
na unica e irripetibile, (...) sperimentare diversi ruoli e di-
verse forme di identitd”; “avere fiducia in sé e fidarsi degli
altri; realizzare le proprie attivit senza scoraggiarsi; provare
piacere nel fare da sé e saper chiedere aiuto; esprimere con
diversi linguaggi i sentimenti e le emozioni; esplorare la
realtd e comprendere le regole della vita quotidiana; parteci-
pare alle negoziazioni e alle decisioni motivando le proprie
opinioni, le proprie scelte e i propri comportamenti; assu-

mere atteggiamenti sempre pill responsabili”; “scoprire gli




altri, i loro bisogni e la necessita di gestire i contrasti attra-
verso regole condivise, che si definiscono attraverso le rela-
zioni, il dialogo, I'espressione del proprio pensiero, I'atten-
zione al punto di vista dell’altro, il primo riconoscimento
dei diritti e dei doveri; (...) porre le fondamenta di un abi-
to democratico, eticamente orientato, aperto al futuro e ri-
spettoso del rapporto uomo-natura”"'.

Mi piace concludere questa riflessione con un richiamo al
kantiano “sapere aude”: avere il coraggio di usare il proprio
intelletto per uscire dallo stato di minorita imputabile a
mancanza di decisione e di coraggio. La Philosophy mi pa-
re incarnare perfettamente lo spirito illuministico, come
compito infinito di assumere e diffondere un atteggiamen-
to mentale centrato sull’autonomia e responsabilita dell'uo-
mo come essere razionale, nella prospettiva di “sapere co-
niugare il senso dell'incompiutezza con la tensione della
propria riuscita’ .

Note

' W. Kohan, Lesperienza della filosofia nella scuola, Atti del convegno
“P4C: un curricolo per imparare a pensare”, Padova, settembre 2003.
? Indicazioni per il curricolo per la scuola dell'infanzia e la scuola prima-
ria, p. 28.

? Tale prospettiva ¢ ampiamente presente nel documento Cultura, scuo-
la, persona. Verso le Indicazgioni nazionali per la scuola dell'infanzia e per
il primo ciclo di istruzione.

“ Si tratta di competenze auspicabili e di fatto auspicate in molti docu-
menti ufficiali legati ai programmi di istruzione nazionali e interna-
zionali. Per esempio, a livello internazionale, il progetto OCSE-PISA
si basa su una concezione dinamica dell’apprendimento per tutta la vi-
ta, secondo cui si acquisiscono continuamente nuove abilith necessarie
per adattarsi con successo a un mondo in perenne mutamento ¢ mira
a valutare la capacita degli studenti di applicare le conoscenze acquisi-
te a scuola alle questioni che si presentano nel mondo reale.

A livello nazionale, nel documento Cultura, scuola, persona. Verso le In-
dicazgioni nazionali per la scuola dell’infanzia e per il primo ciclo di istru-
zione, tra i compiti e le finalita specifiche riconosciute alla scuola nei
nuovi scenari vengono indicati:

- scoprire la capacita degli studenti di dare senso alla varieta delle loro
esperienze, al fine di ridurre la frammentazione e il carattere episodico
che rischiano di caratterizzare la vita dei bambini;

- fornire supporti adeguati affinché ogni persona sviluppi un’identita
consapevole e aperta;

- formare saldamente ogni persona sul piano cognitivo e culturale, af-
finché possa affrontare positivamente I'incertezza e la mutevolezza de-
gli scenari sociali e professionali, presenti e futuri;

- offrire agli studenti occasioni di apprendimento dei saperi e dei lin-
guaggi culturali di base, far si che gli studenti acquisiscano gli stru-
menti di pensiero necessari per apprendere a selezionare le informazio-
ni, promuovere negli studenti la capacita di elaborare metodi e catego-
rie che siano in grado di fare da bussola negli itinerari personali;

- favorire 'autonomia di pensiero degli studenti;

- fornire le chiavi per apprendere ad apprendere, per costruire e per tra-
sformare le mappe dei saperi rendendole continuamente coerenti con
la rapida e spesso imprevedibile evoluzione delle conoscenze e dei loro
oggetti.

FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

> Indicazioni per il curricolo, p. 28.

¢ Tra i traguardi per lo sviluppo della competenza nel campo di espe-
rienza 1/ s¢ ¢ ['altro vengono indicati:“[Il bambino] riflette, si confron-
ta, discute con gli adulti e con gli altri bambini, si rende conto che esi-
stono punti di vista diversi e sa tenerne conto. E consapevole delle dif-
ferenze e sa averne rispetto. Ascolta gli altri e da spiegazioni del proprio
comportamento ¢ del proprio punto di vista. Dialoga, discute e pro-
getta confrontando ipotesi e procedure, gioca e lavora in modo co-
struttivo e creativo con gli altri bambini”. Un ulteriore richiamo a tali
competenze si ha nel campo I discorsi e le parole: “[1l bambino] svilup-
pa fiducia e motivazione nell’esprimere e comunicare agli altri le pro-
prie emozioni, le proprie domande, i propri ragionamenti e i propri
pensieri attraverso il linguaggio verbale, utilizzandolo in modo diffe-
renziato e appropriato nelle diverse attivita. Racconta, inventa, ascolta
e comprende le narrazioni e la lettura di storie, dialoga, discute, chie-
de spiegazioni e spiega, usa il linguaggio per progettare le attivita e per
definirne le regole”. E ancora nel campo La conoscenza del mondo si ri-
conosce che “[Il bambino] curioso, esplorativo, pone domande, discu-
te, confronta ipotesi, spiegazioni, soluzioni e azioni. Utlizza un lin-
guaggio appropriato per descrivere le osservazioni o le esperienze” (/n-
dicazioni per il curricolo, pp. 31-39).

7 Un tale approccio garantisce la significativita delle attivitd formative
proposte ai bambini; nel documento preambolo/manifesto delle nuo-
ve Indicazioni nazionali si sottolinea che “i docenti dovranno pensare
e realizzare i loro progetti educativi e didattici non per individui astrat-
ti, ma per persone che vivono qui e ora, che sollevano precise doman-
de esistenziali, che vanno alla ricerca di orizzonti di significato... Sin
dai primi anni di scolarizzazione ¢ importante che i docenti definisca-
no le loro proposte in una relazione costante con i bisogni fondamen-
tali e i desideri dei bambini e degli adolescenti”.

* Una delle idee guida del documento Cultura, scuola, persona. Verso le
Indicazioni nazionali per la scuola dell’infanzia e per il primo ciclo di
istruzione & il puntuale richiamo alla centralita della persona nella sua
singolarité e unicitd; la scuola & chiamata a valorizzare le risorse speci-
fiche di ogni persona per consentirle il raggiungimento della piena
maturitd culturale ed umana: “Le trasmissioni standardizzate e nor-
mative delle conoscenze, che comunicano contenuti invarianti pensa-
ti per individui medi, non sono pitt adeguate. Al contrario, la scuola
puo e deve realizzare percorsi formativi sempre pitt rispondenti alle in-
clinazioni personali degli studenti, nella prospettiva di valorizzare gli
aspetti peculiari della personalita di ognuno... Le finalita della scuola
devono essere definite a partire dalla persona che apprende, con lori-
ginalitd del suo percorso individuale e con l'unicita della rete di rela-
zioni che la legano alla famiglia e agli ambiti sociali. La definizione e
la realizzazione delle strategie educative e didattiche devono sempre
tener conto della singolarita di ogni persona, della sua articolata iden-
titd”.

’ “Lo studente ¢ posto al centro dell’azione educativa in tutti i suoi
aspetti: cognitivi, affettivi, relazionali, corporei, estetici, etici, spiritua-
li. In questa prospettiva, i docenti dovranno pensare ¢ realizzare i loro
progetti educativi e didattici non per individui astratti, ma per perso-
ne che vivono qui e ora, che sollevano precise domande esistenziali,
che vanno alla ricerca di orizzonti di significato” (Cultura, scuola, per-
sona. Verso le Indicazioni nazionali per la scuola dell’infanzia e per il pri-
mo ciclo di istruzione).

1 Nel documento Cultura, scuola, persona possiamo individuare, ac-
canto al tema strategico dell“apprendere ad apprendere”, un secondo
tema altrettanto focale: quello dell“apprendere a vivere”; il concepire
la scuola come luogo di vita, laboratorio in cui imparare gli alfabeti
della cittadinanza. “In quanto comunita educante, la scuola deve ge-
nerare una diffusa convivialita relazionale, intessuta di linguaggi affet-
tivi ed emotivi, ed essere anche in grado di promuovere la condivisio-
ne di quei valori che fanno sentire i membri della societd come parte
di una comunita vera e propria. La scuola pud affiancare al compito
dell“insegnare ad apprendere” anche quello dell“insegnare a essere”.
" Indicazioni, pp. 27-28.

2 Indicazioni, p. 30.



CUOLA MATERNA

per ’educazione

INTERVISTA AD ANN MARGARET SHARP

a cura di Valeria Rossi

Ann Margaret Sharp & stata assistente del professor
Matthew Lipman, ideatore della Philosophy for children.
Attualmente insegna alla Montclair University nel New Jer-
sey (USA) ed e Direttore Associato dello IAPC (Institute for
the Advancement of Philosophy for Children), Istituto ricono-
sciuto dall’Associazione Filosofica Americana per I'eccellen-
za e l'innovazione nel suo lavoro di formazione degli inse-
gnanti e per i materiali prodotti per I'educazione dei bambi-
ni e dei ragazzi.

Professoressa Sharp, Lei ha scritto il racconto filosofico The
Doll Hospital (tradotto in italiano da Maura Striano col titolo
'ospedale delle bambole), per i bambini dell’eta prescola-
re. Quali caratteristiche deve avere un racconto filosofico ri-
volto a bambini cosi piccoli?

Nel 1999 scrissi The Doll Hospital, insieme al manuale corri-
spondente, Making Sense of My World', rivolto ai bambini
dell’eta prescolare. E la storia di un bambino o una bambina
(nel racconto non viene data alcuna indicazione circa il ses-
so del/della protagonista) che & molto affezionato/a ad una
bambola, Roller.

Jesse porta con sé Roller ovunque: a tavola, a letto, mentre
gioca e quando va alla scuola dell'infanzia. Li Jesse viene
derisa: le viene detto che Roller, la sua bambola, & brutta.
Inoltre la sorella maggiore di Jesse afferma che Roller non &
reale. Jesse invece e del parere che Roller sia una persona,
reale e bella.

A scuola, il maestro, Mr. Williams, vuole solo che siano ri-
spettate due regole: i bambini devono dire la verita e devo-
no trattarsi I'un 'altro come persone. Jesse non ¢ sicura del
significato di queste parole finché non fa I'esperienza di
mentire a Mr. Williams. Infatti sottrae la bambola ad un altro
bambino e successivamente nega di aver commesso il fat-
to. In questo modo non solo Jesse mente, ma compie un’a-
zione disdicevole.

Verso la fine del racconto, mentre Jesse a casa pedala con
la sua bicicletta, Roller cade dal cestino a si rompe la testa.
Jesse € molto sconvolta/o e vuole che la bambola sia porta-
ta immediatamente all’ospedale. Il signore dell'ospedale
delle bambole dice che ci vorranno cinque giorni perché la
bambola possa essere aggiustata e invita Jesse a non
preoccuparsi, poiché la bambola sara aggiustata bene: le
metteranno una testa nuova. Jesse rimane scioccata dalla
notizia.

Il padre di Jesse cerca di spiegarle che quando la bambola
tornera a casa sara ancora la bambola di prima, ma Jesse non
e d’accordo. Cerca anche di farle capire che una bambola non
& una persona. Quando Roller torna di nuovo a casa, Jesse la
esamina attentamente. Poi prende una sedia, si arrampica,
depone la bambola in cima all’armadio e non la riprende mai
piu.

Nel racconto vengono affrontati i temi centrali del programma: i
concetti di reale, persona, verita, bellezza, bonta e identita.
Cercando di capire che cosa significano questi concetti, con
I'aiuto dei piani di discussione, delle attivita e degli esercizi nel
manuale di accompagnamento, i bambini mettono a fuoco al-
cune abilita: pensare ipoteticamente, usando le parole se... al-
lora...; rilevare le contraddizioni; dare ragione del proprio pun-
to di vista; ascoltarsi a vicenda; costruire ciascuno sulle idee
dellaltro; rispettare il proprio turno e imparare a mettersi dal
punto di vista degli altri. Tutte queste abilita sono essenziali se
si partecipa a quella che Mr. Williams chiama “comunita di ri-
cerca”, un gruppo di bambini che hanno imparato come dialo-
gare e ricercare insieme per dare senso al loro mondo.

Lei pensa che i bambini della scuola dell'infanzia possano pen-
sare ipoteticamente. Cio non € in contraddizione con la teoria di
Piaget?

Si, sappiamo dall’esperienza che i bambini possono pensare
ipoteticamente. Quando chiediamo di farlo, nel programma de
“L'ospedale delle bambole”, i bambini non incontrano problemi.
Come per tutte le cose, & piu facile per i bambini che per gl
adulti. Mi spiace che Piaget si sia sbagliato...

C’e tuttavia una precisazione da fare. | bambini non possono
esprimere il loro pensiero ipotetico chiaramente col linguaggio,
ma con I'azione. Per esempio, se ad un bambino viene detto
“Se piove, non uscirai con la tata per una passeggiata”, lui
guarda fuori dalla finestra, vede che sta piovendo e appende il
suo cappotto. Non andra da nessuna parte.

Quali strumenti possono essere utilizzati per valutare I'efficacia
della Philosophy for children nelle scuole dell’infanzia?

Lo IAPC (Institute for the Advancement of Philosophy for Chil-
dren) ha sviluppato una check list di comportamenti che ¢ la
piu appropriata per valutare la Philosophy for children a livello
prescolastico.

Tale strumento permette di rilevare i cambiamenti nei compor-
tamenti quali: il domandare, il chiedere le ragioni, I'ascoltare



con attenzione, il prendere la parola a turno, il chiedere i crite-
ri, il riconoscere le buone inferenze, le buone analogie e le buo-
ne ragioni, il considerare e il suggerire ipotesi alternative, cosi
come il prendere una posizione, il seguire la ricerca “la dove
essa conduce”, I'abilita di avvalersi delle idee dell’altro e di im-
medesimarsi con una visione molto differente dalla propria. Du-
rante il corso dell’anno, i bambini possono essere videoripresi
nei primi mesi di scuola, mentre affrontano il primo capitolo del
libro, a meta anno, alla fine del terzo capitolo e alla fine dell'an-
no, al capitolo quinto.

Le registrazioni possono essere studiate per rilevare i compor-
tamenti sopra menzionati, cosi come si manifestano nelle di-
scussioni in classe.

Lei pensa che “fare filosofia” nella scuola dellinfanzia possa
aiutare le insegnanti a migliorare il loro modo di insegnare?

lo penso di si e per tre ragioni.

Primo, quando si insegna la Philosophy ai bambini piccoli alla
scuola dell'infanzia si impara come prestare attenzione ai di-
scorsi dei bambini: la natura delle loro domande, delle inferen-
ze, le ragioni che adducono per sostenere cio che dicono e la
loro abilita di assumere le prospettive altrui. Queste abilita sono
essenziali se si cerca di aiutare i bambini ad impegnarsi in pri-
ma persona nella ricerca e non solo di trasmettere loro la cono-
scenza.

Secondo, fare filosofia con i bambini piccoli significa aiutarli a
formare i concetti, concetti che sono fondamentali per 'espe-
rienza umana, comuni nei discorsi quotidiani, ma anche con-
troversi o contestabili: il tipo di concetti su cui i filosofi hanno ri-
flettuto per 2500 anni. Questi concetti sono: il sé, la mente, la
persona, il bene, la verita, i diritti, la giustizia, la conoscenza, il
potere, la morte, I'educazione.

Per formare questi concetti i bambini necessitano di criteri, di
dialogare con gli altri e della disposizione a cambiare la propria
mente, se scoprono ragioni migliori.

Tali concetti sono cosi centrali nell’esperienza umana che, dal
modo in cui li interpretiamo, discende la nostra visione del mon-
do e il nostro modo di vivere la vita.

E non dobbiamo inventarci niente di nuovo! | bambini possono
essere messi a conoscenza non solo della visione del mondo
dei compagni di classe, ma, attraverso il manuale, della visione
del mondo dei filosofi del passato, delle loro idee su questi con-
cetti, in un modo consono all’eta, cosi da rendere la loro inda-
gine ricca e fruttuosa.

Terzo, fare filosofia con i bambini significa impegnarsi a creare
significato attraverso le abilita del dialogo verbale e non verba-
le, il prendere posizione, I'empatia, la compassione € il gruppo
di ricerca.

Paradossalmente, sono queste le vere abilita che ci aiutano a
capire gli altri, le diverse visioni del mondo e prospettive e ad

FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

identificare ed educare le emozioni che giocano un
ruolo nella costruzione di tali visioni del mondo.

Professoressa Sharp, nella relazione da Lei presentata

alla Conferenza dell'Unescc?, ha spiegato come il pro-
gramma della Philosophy for children aiuti i bambini a
comprendere e ad esprimere le emozioni. Tale programma
come ¢ applicato nelle scuole dell'infanzia americane?

Nella mia relazione al’lUNESCO del novembre 2006, ho pre-
sentato il modo in cui I'indagine filosofica effettuata con la
Philosophy for children puo aiutare i bambini ad educare le
loro emozioni.

Innanzitutto, i bambini devono imparare a identificare che
cosa sentono, a dare un nome alle emozioni, a discutere sul-
le emozioni.

| racconti filosofici aiutano in tal senso attraverso la proble-
matizzazione di queste abilita nelle storie proposte.

Per esempio, come fai a sapere se ti senti solo o triste, ar-
rabbiato o spaventato, geloso o invidioso?

Secondo, i bambini devono diventare capaci di scoprire le
ragioni per le quali si sentono in un certo modo.

Terzo, i bambini devono scoprire se tali ragioni sono buone.
Se scoprono che le loro ragioni non sono valide, per esem-
pio attraverso il confronto o I'esperienza, poi devono impa-
rare a come non dar peso alle emozioni ingiustificate.
Questo “non dar peso” non ¢ facile, ma puo essere facilita-
to attraverso il supporto di un coetaneo o del gruppo dei pa-
ri (supporto inconsapevole a questa eta) al fine di autocor-
reggersi e dare senso alla propria esperienza.

Questi quattro passaggi possono essere sviluppati attraver-
so la pratica, gli esercizi, le attivita e i piani di discussione
del manuale.

Lei mi chiede come viene applicata la Philosophy for chil-
dren nelle scuole dell'infanzia americane. Per quello che so,
€ veramente poca, se c'e, la filosofia insegnata nell’educa-
zione prescolastica negli Stati Uniti. Tuttavia ci sono stati al-
cuni lavori sperimentali condotti da David Kennedy (ndr,
professore della Montclair University e membro dello staff
dello IAPC) e per cio che so, ad oggi, non c’e ancora stata
un’istituzionalizzazione della Philosophy for children a livello
prescolastico.

Quante volte la settimana viene svolta la Philosophy for chil-
dren? Quanto dura una sessione?

Le sessioni di Philosophy for children si tengono solitamen-
te tre volte la settimana per un’ora. Naturalmente per i bam-
bini piu piccoli cio include diverse attivita: musica, discus-
sioni e attivita corporee.

Ma il punto essenziale € che le abilita che vengono impara-
te in queste ore, le abilita di ragionamento, le abilita di for-



ANN MARGARET SHAHP

L’OSPEDA| E
DELLE BAMBO g

adattamento, cyr,
» (U@ e raduzione of ps,
g A Striang

-
-—

o

! 20
L

% LISUORI EoiToRe

mazione dei concetti, le abilita dialogiche, le abilita di in-
dagine sono poi trasferite nel corso della giornata, duran-
te lo studio di altre discipline.

La Philosophy for children € solo uno strumento attraver-
So cui educare | bambini o € praticata con lo scopo di
creare dei piccoli filosofi?

La Philosophy for children € uno strumento per aiutare i
bambini a formulare giudizi migliori su cid che dicono, su
cio che fanno, su cid che sentono. Se poi, come esito,
creiamo uno o due filosofi, meglio ancora.

Socrate affermava che e sufficiente conoscere il bene per
comportarsi bene. Lei e d’accordo con questa afferma-
zione a proposito dell’educazione dei bambini?

Si, Socrate diceva che se conosci il bene, sarai buono.
Ma il problema per i bambini & che non conoscono il be-
ne, essi devono indagare su cid che € bene nelle situa-
zioni particolari e per fare questo hanno bisogno dell’aiu-
to dei loro amici e dei loro insegnanti. In piu essi necessi-
tano del contesto della comunita di ricerca per dare loro
il messaggio che la ricerca sul bene é buona, che abbia-
mo bisogno dell’aiuto degli altri, che possiamo aver cura
gli uni degli altri, che possiamo costruire uno sulle idee
dell’altro, che dobbiamo imparare a metterci da diversi
punti di vista cosi che possiamo seguire I'indagine dove
essa conduce.

Con l'aiuto dei nostri amici € possibile pensare che se
comprenderemo che cosa € bene, saremo buoni... Ma e
il capire che cosa & bene il problema. Non ¢ cosi facile e
i bambini possono raccontarlo.

XII

A CURA DI VALERIA RossI

arie-France Daniel ¢ docente presso I'Universita di

Montreal e da dodici anni ¢ impegnata, per conto
del Social Sciences and Humanities Research Council in
Canada, ad indagare il contributo della Philosophy for
children allo sviluppo dei bambini. Laureata in filosofia
all'Universita di Montreal e specializzatasi in Philosophy
for children con un master presso la Montclair State
University nel New Jersey (USA), ha approfondito i

rapporti tra la teoria di Lipman e il pensiero di Dewey.

Professoressa Daniel, nella sua presentazione all’ Unesco dello
scorso novembre' ha riassunto dieci anni di ricerca sulla
Philosophy for children nelle scuole. Potrebbe illustrarci quali
contributi apporta la Philosophy all'educazione dei bambini?

Dal 1995 al 2001 ho condotto diversi programmi di
ricerca con colleghi canadesi, australiani e messicani
rilevando che la P4C ha effetti su:

1. il comportamento cooperativo dei bambini;

2. la loro abilita di dialogare tra pari su questioni critiche;
3. lo sviluppo del pensiero critico.

Queste ricerche sono state condotte con bambini dai 9 ai
12 anni®. Fu a partire dal 2001 che iniziai ad interessarmi
dei bambini dell’eta prescolare, dai 4 ai 5 anni.

Potrebbe spiegarci come ¢ nata la sua idea di portare la
Jilosofia nella scuola dell’infanzia? Quali caratteristiche ha la
sua proposta’

Nel 2001 volli accertare se la Philosophy for children
potesse stimolare 0 meno lo sviluppo dei bambini di 4 e 5
anni nello stesso modo in cui favoriva quello dei ragazzi
pit grandi. A quei tempi non era ancora disponibile un
testo filosofico per bambini di quell’eta. Nel 2002 decisi
allora di scrivere The tales of Audrey-Anne (“1 racconti di
Audrey-Anne”). Si tratta di una raccolta di sedici racconti

filosofici che parlano di bambini, di animali, di giocattoli,
ecc. I mezzi di informazione, in quel periodo, ci riferivano
regolarmente di episodi di violenza condotti o subiti dai

' Entrambi tradotti in italiano, fanno parte del curricolo della bambini, cosi decisi di indirizzare il contenuto dei racconti
Philosophy for children pubblicato dall’'editrice Liguori nella
collana “Impariamo a pensare”.

2 Cfr. “Scuola Materna” n. 10 del 10 febbraio 2007.

a stimolare i bambini ad una riflessione critica circa le
situazioni di violenza (fisica, sessuale, verbale) al fine di
prevenirla. Infatti Lipman e altri pensatori sostengono che



lo sviluppo cognitivo dei bambini contribuisce a prevenire
la violenza attraverso il miglioramento della capacita di
giudizio.

Tra i concetti filosofici indagati ne The Tales of Audrey-
Anne ci sono: 1 diritti dei bambini, 'intimita, le intenzioni
contrapposte alle conseguenze delle azioni, I'empatia, i
segreti, la comunicazione... Lesplorazione di questi
concetti avviene attraverso la discussione tra pari, ma
spesso e pitt di frequente attraverso esercizi fisici, disegni e
creazioni artistiche, giochi, ecc. di natura filosofica, perché,
mentre queste attivitd divertono i bambini, nel contempo
fanno nascere domande e dubbi (conflitti cognitivi) che
sono adatti a stimolarli a procedere verso una riflessione
pilt profonda. Per aiutare I'insegnante nella facilitazione
filosofica, ho pubblicato una “Guida per I'lnsegnante” che
include pit di trecento piani di discussione e attivita
adatte ai bambini di eta prescolare.

I bambini di questa eta traggono beneficio dalla Philosophy
for children?

Le ricerche dicono di si. Innanzitutto, nel Quebec e in
Francia, abbiamo intervistato diversi gruppi di bambini
che hanno usato settimanalmente 7he Tales of Audrey-Anne
e abbiamo paragonato le loro risposte con quelle di gruppi
di bambini che non hanno fatto filosofia. Abbiamo chiesto
loro come interpretavano i motivi della violenza, le sue
conseguenze, il modo di risolvere i conflitti, ecc.
Dall’analisi dei risultati si evince che, alla fine dell’anno
scolastico, i bambini che hanno sperimentato la
Philosophy for children hanno una rappresentazione della
violenza che ¢ pil “sociale™. Per esempio, sono capaci di
decentrarsi per diventare consapevoli delle conseguenze
della violenza nelle relazioni interpersonali (es. “Il suo
amico non sara pill suo amico”) e di individuare i modi per
risolvere un conflitto in uno scambio reciproco (es. uno
dice: “smettila per favore!” e I'altro gli chiede se vuole
essere suo amico. Lui dice di sl... e smettono di litigare).
Diversamente, i bambini che non hanno mai fatto filosofia
rappresentano le conseguenze della violenza come la
vendetta (es. “Gli darei un calcio”) e i mezzi per risolvere
un conflitto sono legati all'intervento di figure autorevoli
(es. “Lo direi all'insegnante che lo mettera in castigo”).
Cost la Philosophy for children incrementa positivamente
le competenze sociali dei bambini.

Inoltre, i nostri studi hanno rilevato che i bambini di cinque
anni, che hanno utilizzato settimanalmente 7he Tales, alla
fine dell’anno scolastico diventano capaci di: domandare
'un laltro, costruire i loro interventi su quelli dei compagni,
prendere posizione, giustificare le proprie opinioni,
esprimere dubbio, trovare alternative, cercare criteri. ..

FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

In breve, dal 2001, ho iniziato a rendermi conto che la
Philosophy for children stimola i bambini di quattro e di
cinque anni a livello cognitivo, linguistico e sociale.
Naturalmente, cio richiede da parte dell'insegnante
un’adeguata preparazione oltre che perseveranza e rigore
per facilitare una discussione filosofica.

Qui di seguito 'esempio di una discussione registrata tra
bambini di cinque anni, dopo la lettura dell'insegnante di
uno dei racconti tratti da The Tales of Audrey-Anne,
intitolato “Vincent and the Gang of Older Kids”.

Vincent and the Gang of Older Kids

'ns.te: Allora, siete d’accordo nel dire che quando
sono arrabbiato posso prendere a calci un sasso?
(vociare di bambini che dicono si 0 no)

Za perché non sei d’accordo?

Za: Perché il sasso non puo avere bambini.

Ins.te: Un sasso puo avere bambini?

Tho: No, di certo, i sassi non SoNo Vivi.

El: Forse sono vivi e noi non lo sappiamo.

Vi: C’e un grosso sasso a casa mia e se lo prendo
a calci (...) sta attaccato...

Ins.te: Cosa vuoi dire con “sta attaccato”?

Vi: Sta attaccato per terra.

Eli: Qualche volta i sassi rotolano giu tutti insieme,
forse sono vivi, forse no. Non lo sappiamo.

Fre: | sassi che rotolano giu, non €... non ... non &
che lo fanno da soli, € perché c’e il vento.

El: Certo, e qualche volta c’é qualcuno che li fa
cadere.

Eli: Bene, se quando i sassi, quando i sassi sono
apparsi per la prima volta, quando e nata la terra, i
sassi erano piccoli e poi sono cresciuti oppure se,
0 se... 0 se sono nati piccoli, medi e grandi, sono
rimasti cosi, come sono adesso?

Elé: Non sono sicura.

Vi: Un sasso non cresce.

Ins.te (mostrando ai bambini due fiori: un fiore giallo
dentro un vaso pieno d’acqua e un fiore essiccato):
Ho trovato un fiorellino secco tra le pagine di un
mio libro. L'avevo tenuto come ricordo. E questa
mattina I'ho guardato e mi sono chiesta: il mio fiore
e vivo?

Eli: Si (...) come ogni cosa che € morta, come,
come questo nel vaso che sta appassendo... Beh,
€ vivo perché sta appassendo e ogni cosa che €
morta € viva... un fiore € un piccolo seme, poi
cresce, un po’ di piu, di piu, di pit e diventa un
vero fiore, dopo, dopo, dopo si chiude e poi



per ’educazione

appassisce (mima quello che sta dicendo). Cosi &
vivo perché ogni cosa che é nata da un piccolo
seme che cresce poi un giorno muore, beh & viva.
Ins.te: Siete d’accordo? (...) perché non sei
d’accordo Bri?

Bri: Perché i fiori non sono vivi.

Eli: Si sono vivi. | fiori muoiono, non & vero?
(silenzio) & cosi.

Ari: Sono d’accordo... che i fiori sono vivi perché,
perché sono vivi, beh noi diamo loro 'acqua, e poi,
poi sono vivi perché gli diamo da mangiare e loro
crescono.

Tho: Perché Bri? | fiori sono vivi perché se non
fossero vivi non avrebbero le radici. Non avrebbero
niente Ii. Non ci sarebbe nessun dente di leone nel
tuo giardino, nessun dente di leone perché nessun
fiore sarebbe vivo.

Ele: Ci sono i fiori artificiali.

Jes: Per fortuna i denti di leone sono vivi.

Tho: Hanno le radici.

Jes: Gia, e le api ci volano sopra e li annusano.
Ari (rivolgendosi all'insegnante): Annusiamo il fiore
giallo e quello secco. Forse scopriremo la
differenza.

Mane~Ftance paniel

Les 6 ON“'ES

Note

! Cfr. V. Rossi, Filosofogiocando, in “Scuola Materna”, n. 10, 10 feb-
braio 2007, pp. 7-8.

2] dettagli di questa ricerca sono pubblicati sul sito http://www.collo-
que-pratiques-philo.fr/contributions.pdf.

* V. Rossi, Perché Pierino mi di sempre fastidio?, in “Scuola Materna”,
n. 16, 10 maggio 2007, pp. 7-9.

INTERVISTA A
ANGELICA SATIRO

A CURA DI VALERIA Rossr*

Potrebbe dirci qualcosa di lei?

Lavoro come ricercatrice nel campo del rapporto tra etica e
creativitd con un diploma di studi avanzati (DEA) in Filo-
sofia Pratica dell'Universita di Barcellona. Ho un master in
Creativita Applicata, rilasciatomi dall’Universita di Santiago
de Compostela (Spagna), un dottorato in Temi Filosofici,
conseguito presso I'Universita di Minas Gerais (Brasile); so-
no un’esperta internazionale in Filosofia per Bambini, for-
matami pressso lo IAPC dell'Universita di Montclair
(USA); sono un’esperta internazionale in creativita, laureata
in pedagogia presso I'Universita Statale di Minas Gerais.
Educatrice a partire dagli anni ’80, ho tenuto corsi e confe-
renze in Brasile, Guatemala, Argentina, Perti, Messico, Co-
sta Rica, Portogallo, USA e Spagna. Sono cofondatrice del-
la EFCI (Escuela centroamericana de Facilitadores de la Crea-
tividad e la Innovacidn) in La Antigua, Guatemala e colla-
boratrice del GrupIREF (Grup d’Innovacié i Recerca per a
UEnsenyament de la Filosofia) a Barcellona, Spagna. Ad oggi
ho pubblicato piti di 50 libri in quattro lingue: portoghese,
spagnolo, catalano e italiano. Ho creato la Rete iberoameri-
cana CREARMUNDOS (www.crearmundos.net) e dirigo
attualmente la CASA CREATIVA - Barcellona, uno spazio
di sviluppo di idee e progetti sulla creativita sociale.

Per quanto riguarda i bambini, nel corso della mia professio-
ne vi sono sempre stata legata in forme diverse: come inse-
gnante, come attrice (ho fatto teatro per bambini), come
scrittrice (libri di letteratura per I'infanzia) e come filosofa
(attraverso il progetto di filosofia per bambini, Filosofia 3/18
e NORIA).

Chi volesse saperne di pitt pud consultare il sito:
http://www.crearmundos.net/quien.html.

Puo parlarci del progetto
e del programma Noria?

La noria (in italiano “ruota panoramica”, N.d.T.), che in di-
versi paesi latinoamericani viene chiamata Rueda de Chica-
g0, & una delle attrazioni pili apprezzate di un lunapark. E
piena di colore ed ¢ in genere accompagnata da una musica
allegra che sembra imprimere il movimento circolare che

* Traduzione di M.B. Materzanini. Il testo completo dell’intervista ¢
riportato in www.lascuola.it, sezione “Scuola Materna”.



spinge i bambini dall’alto verso il basso. La possibilita di ve-
dere le cose dall’alto e la sensazione che da il poter guardare
da varie prospettive con un solo movimento hanno un’at-
trazione enorme. La ruota, quando il sedile si trova sulla
curva pil alta, dondola leggermente e il misto di stupore,
piacere, timore e aspettativa ¢ motivo di risa e fonte di nuo-
ve sensazioni.

Il progetto educativo porta il nome di questa attrazione per-
ché intende offrire qualcosa di simile a livello di apprendi-
mento riflessivo e creativo. Lobiettivo ¢ che i bambini im-
parino a pensare e ad agire partendo da prospettive diverse.
E auspicabile, inoltre, che partano da punti di vista inusua-
li e che pensare ed agire in modo creativo siano per loro un
divertimento.

La noria & circolare. 1l cerchio gioca un ruolo decisivo in
questo progetto. Questa forma geometrica, infatti, consente
ai bambini di organizzarsi e disporsi nello spazio per poter
dialogare. Il progetto contribuisce a sviluppare la capacita di
pensare da soli, ma in compagnia degli altri, in situazioni di
dialogo che chiamiamo “comunita di ricerca”. Seduti in cer-
chio, si pud guardare la persona con cui si parla o che si
ascolta. La noria rappresenta dunque un buon esempio di
un tipo di relazione che vorremmo promuovere. Possiamo
dire inoltre che il pensiero circola, come la noria fa circolare
i bambini nello spazio. La noria ¢ causa di piacere per lo stu-
pore che genera e, allo stesso modo, il movimento del pen-
siero pud essere piacevole, sempre e quando venga stimola-
to in forma creativa.

Il Progetto noria & una proposta di educazione riflessiva e
creativa destinata a bambini da 3 a 11 anni, organizzata se-
condo il prospetto riportato nella tabella sotto riportata.

Lei ha studiato il metodo della Filosofia per
bambini: puo illustrarci le affinita e le
differenze tra il metodo Lipman e il Suo?

FILOSOFARE NELLA SCUOLA DELLINFANZIA

Lipman ¢ una fonte basilare del Progetto noria, con cui si os-
servano principalmente le seguenti affinita:

¢ il dialogo come valore e come metodo per pensare meglio;
* la proposta di trasformare I'aula in una comunita di ricerca;

* la consapevolezza che il pensiero ¢ complesso, ma esistono
alcune abilita che possono essere stimolate e contribuiscono
allo sviluppo di un “pensare migliore”;

* la comprensione dell'importanza di sviluppare, contem-
poraneamente, la dimensione critica, creativa e attenta del
pensiero;

* la proposta di utilizzare la narrativa come strumento utile
a sviluppare la capacita di pensare;

* la consapevolezza che I'educazione non pud mancare al
suo impegno con i sensi, ma deve potenziarne la ricerca da
parte dei bambini e dei giovani;

* la coscienza che la filosofia, in quanto disciplina che si de-
dica al pensiero nel corso degli anni, pud contribuire in mo-
do significativo ad un’educazione riflessiva e civica consape-
vole.

Le differenze sono pitt di forma che di fondo. Che cosa in-
tendo per “differenze di forma™ E presto detto.

Nel materiale dei bambini:

o si utilizza la narrativa come strumento, non in forma di
“racconti filosofici” ma di fiabe, miniracconti, leggende e
miti di diverse culture, organizzati a partire da un racconto
base, con un personaggio protagonista che ricorre in molti
dei libri scelti;

© non si ricorre soltanto alla narrativa, ma anche al gioco e
all'arte (principalmente musica e arti plastiche), perché si
comprende che questi strumenti permettono di stimolare,
dal punto di vista educativo, diverse dimensioni umane: il
corpo, le emozioni e la sensibilita in generale.

Programma Temi Libro dell’alunno Libro del docente Eta

Giocare con Juanita Valori per imparare a convivere | La coccinella Juanita Giocare a pensare con bambini 3-4 anni
e a conoscere se stessi di 3-4 anni

Giochiamo a pensare Linguaggio -Mondo - Identita Giocare a pensare Giocare a pensare. Proposte per | 4-5 anni

con le storie imparare a pensare

Giocare con i sensi Percezione Pébili** Percepire, sentire, pensare 6-7 anni

Giocare con le leggende |Valori per una convivenza Juanita, le fiabe Giocare a pensare con fiabe 7-8 anni
interculturale e le leggende e leggende

Giocare con i miti Valori per una convivenza Juanita e i miti Giocare a pensare con i miti 8-9 anni
interculturale

Pensare attraverso i Regole, norme e convivenza --- Giochi per pensare 9-10 anni

giochi

| diritti dei bambini Diritti --- | diritti e i bambini 10-11 anni

** Nome del personaggio (uno gnomo) che da il titolo ad un libro (I. de Puig - M. Gémez, Pébili, Octaedro, Barcelona 2000, N.d.T.)




CUOLA

per ’educazione

ATERN

Nel materiale dei docenti:

© per quanto riguarda la parte pratica, in generale le guide
non sono strutturate per temi (idee principali), come avvie-
ne nei manuali del progetto Lipman, ma per abilita, attitu-
dini e valori. Le attivita sono pensate per sviluppare la capa-
cita di pensare a partire dalla stimolazione delle abilita e la
capacita di agire eticamente a partire dalla stimolazione di
attitudini e valori. Non si tratta quindi di programmare una
discussione intorno a un tema, ma di provocare lo sviluppo
di abilitd, attitudini e valori e riflettere su questa provoca-
zione;

© le abilita di pensiero presentate nelle guide del Progezto no-
ria sono tratte in gran parte dai libri di Lipman, ma sono or-
ganizzate in modo diverso e comprendono abilitd non pre-
viste nella tassonomia di Lipman: le abilitd di percezione,
necessarie per soddisfare la richiesta di lavorare in questo
campo non solo come tema, ma anche come dimensione del
pensiero, da stimolare gia nei pitl piccoli. Nell'ambito del-
I'educazione infantile cid riveste una grande importanza;

© nei libri del Progetto noria si attribuisce allo sviluppo del
pensiero creativo e della formazione etica una rilevanza
maggiore di quanto si osserva nel materiale Lipman.

Nel Progetto noria si impiegano larte, il
racconto e il gioco come risorse
metodologiche per il pensiero e il dialogo.
Potrebbe fornirci qualche esempio?

Tra i tanti vi propongo un “miniracconto” per stimolare la
riflessione: Guglielmo, il grillo salterino (in cui si parla della
coccinella Juanita che vuole imparare a saltare, su consiglio
di Guglielmo, il grillo salterino, ma capisce che non fa per
lei. Il racconto completo ¢ riportato sul sito, 7dr).

Artivitd'

- Leggere il miniracconto, sottolineando la seguente frase di
Juanita: “Guglielmo, saltare deve essere bello, ma... non fa
per me! Io non sono come te!”. Chiedere ai bambini che si
dividano in due gruppi: uno sara il gruppo Guglielmo e sal-
tera come il personaggio; I'altro sara il gruppo Coccinella e
cerchera di saltare senza pero riuscirvi. I due gruppi dovran-
no poi scambiarsi i ruoli, in modo che tutti giochino a esse-
re Guglielmo e Coccinella. Chiedere ai bambini che espri-
mano cid che hanno provato al saltare come Guglielmo e al
non poterlo fare.

- Commentare con i bambini la reazione positiva di Juanita
nel notare che non puo saltare come Guglielmo. Chiedere
che enumerino altri modi possibili di reagire quando qual-
cuno scopre che non ¢ capace di fare qualcosa che l'altro ¢
capace di fare; organizzare un dialogo partendo dai contri-
buti dei bambini e aggiungendo, a modo di aiuto, alcune
delle reazioni possibili.

Quando qualcuno scopre di non essere capace di fare qual-
cosa che altri sono capaci di fare puo:

- provare rabbia verso I'altro perché ¢ capace di fare qualco-
sa che a lui/lei non riesce. In funzione di questa rabbia, cer-
care tutti i modi possibili di danneggiare I’altro (arrabbiarsi,
litigare, picchiarsi, ecc.);

- provare rabbia verso l'altro e cercare di umiliarlo perché
smetta di fare cid che ¢ capace di fare (evidenziandone, ad
esempio, in pubblico difetti e debolezze);

- sentirsi triste e piangere;

- sentirsi triste e convincersi che non si ¢ capace di fare nulla;
- rallegrarsi che qualcuno in questo mondo sappia fare qual-
cosa tanto bene;

- sentirsi sfidato a superare i propri limiti.

Nel condurre il dialogo con i bambini, sarebbe interessante
vedere con loro quali degli atteggiamenti enunciati sopra
possono essere applicati a chi si trova bene con se stesso.

Quali sono i vantaggi del Suo metodo
per bambini?

Credo che un vantaggio sia rappresentato dal fatto che pos-
sono essere riconosciuti come persone che pensano, sentono
e si esprimono; e per questo essere apprezzati. 1l fatto che le
scuole inizino ad ascoltare i bambini e a creare degli spazi
per riscattare il valore della loro parola ¢ molto positivo.
Un altro vantaggio mi sembra essere il fatto che i bambini
vengono stimolati con racconti, leggende, miti, opere d’ar-
te, musiche di diverse culture. Nel XXI secolo, quando le
frontiere sembrano spostarsi, questo aspetto mi sembra di
vitale importanza.

Altrettanto importante ritengo che sia la relazione tra I'edu-
cazione al pensare e 'educazione al sentire, all’agire, al muo-
versi, al rimanere, al convivere. Da sempre sono refrattaria a
qualunque proposta educativa che voglia separare la testa
dal resto del corpo.

Al maestri piace sperimentare in forma pratica la capacita di
pensare dei bambini. Il fatto di lavorare con le abilita di pen-
siero genera in loro sicurezza e questa rappresenta un fattore
molto positivo nell'educazione dei piccoli. Il fatto poi che il
dialogo sia il filo conduttore ¢ di enorme importanza, sia a
livello cognitivo che a livello etico-sociale.

E, per chiudere, mi piacerebbe citare Goethe quando parla
dell’educazione infantile: i bambini possono fare tutto di tut-
to. Impariamo dunque dai bambini!

Nota

" Le attivitd sono tratte dai libri Jugar a pensar con nisios de 3-4 afios e
La Mariquita Juanita, Octaedro, Barcelona 2004.



